
1

INHALT

Amelie Klemens
„Man sieht so etwas Großes wie Rassismus als etwas Kleines an“. 
Der Umgang angehender Ärzt:innen mit Rassismuserfahrungen 
in ihrem Arbeits- und Studienalltag

Hinführung zum Thema� 3

Begriffsverwendung� 6

Forschungshintergrund: theoretische Perspektiven auf Rassismus� 7

Rassismus in Wissenschaftsgeschichte und kritisches  
Weißsein� 7

Rassismus als Alltagserfahrung und kulturwissenschaftlicher 
Bezug� 11

Rassismus als Analysekategorie: Othering, Silencing und 
Empowerment� 14

Forschungsdesign: methodisches Vorgehen und Herausforderungen 
in der Rassismusforschung� 19

Methodische Vorüberlegungen und Erkenntnisinteresse� 19

Zugang zu Akteur:innen und Forschungsprozess� 21

Forschungsfeld und Akteur:innen� 22

Vorgehen der Datenerhebung und -auswertung� 25

Eigene Positionierung und forschungsethische Reflexion� 28

Empirische Ergebnisse: Rassismus in der Medizin und 
der Umgang damit� 32

Der Umgang mit Sprachbarrieren: die Bewältigung struktureller 
Hürden� 32

Zwischen ‚einfach machen‘ und gewissenhafter Aufklärung� 33

Dolmetscher:innendienst als strukturelles  
Unterstützungsangebot� 37

Die Rolle als (Sprach-)Vermittler:innen� 39

Das Denken in Schubladen: Praktiken des Othering im Arbeits- und 
Studienalltag� 43

Individuelle Rassismuswahrnehmungen und -erfahrungen� 43



Heft 19 • 20252 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Das Aufbrechen vertrauter Glaubensmuster� 47

Von Kontern bis Verstummen: Rassismuskritik und  
Widerstände� 54

Das (An-)Erkennen von Wissenslücken:  
epistemische Ordnungen und Handlungsbedarf� 60

Rassistische Narrative und Bilder in der Lehre� 61

Wissenslücken und Leerstellen in der Forschung� 64

Wissensaneignung und Zukunftsperspektiven  
für Praxis und Lehre� 69

Nur ein Kurs, nur ein Buch, nur eine Stelle – Status quo und  
Ausblick� 76

Literaturverzeichnis� 82

Quellenverzeichnis� 91



3

„MAN SIEHT SO ETWAS GROSSES WIE 
RASSISMUS ALS ETWAS KLEINES AN“.
DER UMGANG ANGEHENDER ÄRZT:INNEN 
MIT RASSISMUSERFAHRUNGEN IN IHREM 
ARBEITS- UND STUDIENALLTAG
Amelie Klemens

Hinführung zum Thema

„Der Zugang zu Leistungen des Gesundheitssystems stellt ein Menschen-
recht dar“ (Bartig et al. 2021: 64), genauso wie jedem Menschen in der Bundes-
republik Deutschland ein „Recht auf Gesundheit“ (Bartig et al. 2021:  11) 
zusteht. In der praktischen Umsetzung zeigt sich jedoch, dass nicht alle Pa-
tient:innen gleichermaßen von diesen Rechten Gebrauch machen können. 
Insbesondere rassistisch markierte Personen erfahren immer wieder Dis-
kriminierung und Ausschlüsse im medizinischen Bereich. Deutlich macht 
dies vor allem der Bericht „Rassismus und seine Symptome“, welcher im 
November 2023 vom Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitor 
(NaDiRa) veröffentlicht wurde. Laut dem Bericht gibt mehr als jede dritte 
rassistisch markierte Person an, dass ihre gesundheitlichen Beschwerden 
nicht ernst genommen wurden, weshalb viele von ihnen Ärzt:innen ge-
wechselt oder eine ärztliche Behandlung hinausgezögert haben. Besonders 
betroffen sind Frauen: Während 29 Prozent der nicht rassistisch markier-
ten Frauen diesen Eindruck teilen, liegt der Anteil bei muslimischen Frauen 
bei 39 Prozent und bei asiatischen Frauen bei 37 Prozent. Der Bericht kom-
biniert durch den multimethodischen Ansatz quantitative Erhebungen mit 
fundierten Analysen und liefert damit eine umfassende Untersuchung zu 
Rassismus im deutschen Gesundheitssystem. Zwar stellt sich insbesondere 
bei statistischen Methoden die Frage, inwieweit Rassismus überhaupt mess-
bar ist und ob die Kategorisierung von Gruppen nicht eigene Probleme 
birgt. Dennoch versuchte die Studie, die soziale Realität der Betroffenen 
umfassend einzufangen, um die Dringlichkeit der aufgezeigten Handlungs-
empfehlungen für Politik und Gesellschaft zu unterstreichen (DeZIM 2023).

Doch was ist eigentlich der medizinische Bereich? Und wer hat sich bisher 
damit wissenschaftlich auseinandergesetzt? Gerade das Thema Rassismus 
in der Medizin vereint die Perspektiven verschiedenster Fachdisziplinen. 
So beschäftigt sich unter anderem seit den 1970er Jahren die Medizin-
ethnologie beziehungsweise Medizinanthropologie mit der „kulturelle[n] 
Konstruktion medizinischen Wissens und Tuns“ (Bichmann 2013: 10) und 
fragt nach den individuellen sowie kollektiven Vorstellungen von Gesund-
heit und Krankheit. Verbunden damit heben sie hervor, dass es nicht nur 



Heft 19 • 20254 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

„,die‘ traditionelle Medizin“ (Greifeld 2013: 16) gibt, sondern dass wir es in 
einer globalisierten Welt mit pluralen Verständnissen zu tun haben (Grei-
feld 2013). Allen voran blickt die Critical Medical Anthropology dabei auf die 
Relevanz von Wissen und Macht im medizinischen Gesundheits- und Ver-
sorgungssystem (Dilger 2010). Ohne Rassismus direkt zu thematisieren, be-
schäftigt sich der Forschungsbereich kritisch mit Zugängen und Formen der 
Gesundheitsversorgung im Kontext von Migration und Gesundheit (Grei-
feld 2013: 15). Als eigenes Forschungsthema ist Rassismus im Gesundheits-
wesen vor allem im interdisziplinären Bereich der Public-Health-Forschung 
in den vergangenen Jahren verstärkt in den Fokus gerückt. Allerdings ver-
weisen die Soziolog:innen und Politikwissenschaftler:innen um Sarah 
Hamed (Hamed et al. 2022) in ihrem Bericht „Racism in healthcare: a scop-
ing review“ auf ein Forschungsdefizit in Europa im Vergleich zum anglo-
amerikanischen Raum. Sie führen die umfangreichere Forschungslage da-
rauf zurück, dass im englischsprachigen Raum ‚race‘ als feste Kategorie in 
der Wissenschaft etabliert ist, während im europäischen Raum Rassismus-
forschung aufgrund des historisch belasteten Begriffs ‚Rasse‘ nach wie vor 
gemieden werde. In der Folge konstatieren sie eine Forschung, die in ihrer 
Analyse vorwiegend deskriptiv, ahistorisch und atheoretisch bleibt. Da vor 
allem die historische Dimension des Begriffes ‚Rasse‘ weniger Beachtung 
findet, wird ihrer Ansicht nach die Existenz von ‚Rasse‘-Konzepten nahezu 
als gegeben hingenommen und Prozesse der Rassifizierung1 ausgeblendet 
(Hamed et al. 2022).

So schlage sich in der Forschung zu Rassismus im medizinischen Bereich 
nieder, was sich generell in der deutschsprachigen Rassismusforschung ab-
zeichnet. Einerseits konstatieren die Sozialwissenschaftler:innen Cihan 
Sinanoğlu und Serpil Polat einen positiv zu bewertenden Wandel in der 
Thematisierung von Rassismus sowie der Aufklärung rassistischer Vorfälle 
in Deutschland – nicht zuletzt seit der internationalen Black-Lives-Matter-
Bewegung im Jahr 2020 und dem rassistischen Anschlägen in Hanau und 
Halle2. Nach einer jahrelangen Tabuisierung von Rassismus nehmen die bei-
den eine zunehmende Bereitschaft für die Auseinandersetzung mit Rassis-
mus in Wissenschaft und Gesellschaft wahr. Andererseits kritisieren sie, 
dass Rassismus als analytische Perspektive weiterhin weitgehend gemieden 
wird und eine Institutionalisierung der Rassismusforschung noch ausblieb. 
Ohnehin herrscht Uneinigkeit darüber, wie man den Forschungsbereich 

1	 Mit dem Begriff wird ein diskursiver Prozess bezeichnet, durch den Gruppen sozi-
al konstruiert und anhand zugeschriebener Merkmale kategorisiert werden. Den ver-
meintlich homogenen Gruppen werden dabei bestimmte biologische und/oder kultu-
relle Eigenschaften zugeschrieben. Diese Zuschreibungen werden naturalisiert und 
hierarchisiert, um auf diese Weise gesellschaftliche Ausschlüsse zu legitimieren und auf-
rechtzuerhalten (Afeworki Abay 2023: 55).

2	 Der Anschlag in Halle richtete sich vor allem gegen jüdisches Leben und war antisemi-
tisch motiviert. In den gesellschaftlichen und wissenschaftlichen Debatten werden beide 
Ereignisse dennoch häufig gemeinsam betrachtet, da sie Ausdruck einer rassistischen 
und rechtsextremen Ideologie sind (DeZIM 2022: 16).



5

überhaupt nennen sollte: Rassismusforschung? Antirassismusforschung? 
Oder rassismuskritische Forschung? Hinzu kommt eine konzeptionelle Un-
klarheit im Alltagsverständnis wie auch in der Wissenschaft, was man über-
haupt unter Rassismus fassen und wie man ihn definieren soll. Um diese 
Unschärfe und Unklarheiten zu bewältigen, braucht es für Sinanoğlu und 
Polat umso mehr eine Reflexion und Auseinandersetzung mit rassistischen 
Gesellschaftsstrukturen und Lebensrealitäten von Betroffenen (Sinanoğlu/
Polat 2023).

An diesem Punkt möchte ich mit meiner Arbeit anknüpfen und mich 
einem alltäglichen und oft als objektiv angesehenen Bereich zuwenden: 
der (Bio-)Medizin. Gerade den Naturwissenschaften wird eine Neutralität 
zugeschrieben, sodass ihre Verstrickung mit gesellschaftlichen Wertvor-
stellungen – einschließlich rassistischer Strukturen und Denkmuster – oft 
unsichtbar bleibt (Greifeld 2013). Doch anstatt diese als gegeben hinzu-
nehmen, frage ich danach, welche rassistischen Vorstellungen sich in die 
medizinischen Praktiken und Wissensformen einschreiben. Dafür habe ich 
Interviews mit (angehenden) Ärzt:innen geführt, die potenziell selbst von 
Rassismus betroffen sind. Ihre Perspektiven als potenziell Betroffene sowie 
gleichzeitig als Akteur:innen im medizinischen Sektor eröffnen mir Ein-
blicke sowohl in die individuelle Erfahrung von Rassismus als auch in des-
sen strukturelle Dimensionen. Dabei geht es nicht nur um ihr (Mit-)Erleben 
von Rassismus, sondern auch um ihre individuellen Bewältigungsstrategien 
und bestehende strukturelle Unterstützungsangebote. Im Zentrum der 
Arbeit stehen folgende Forschungsfragen:

1.	Wie erfahren und (mit-)erleben angehende Ärzt:innen Rassismus in 
ihrem Arbeits- und Studienalltag in medizinischen Bereichen?

2.	Welche Umgangs- und Bewältigungsstrategien eignen sie sich an?
3.	Und in welchem Verhältnis stehen diese Strategien zu den strukturel-

len Unterstützungsangeboten?

Rassismus als gelebte Lebensrealität zu theoretisieren, dient in dieser Arbeit 
dazu, die Alltäglichkeit von Rassismus zu erforschen. Die Kulturwissenschaft 
als eine „Wissenschaft, die sich für die Dinge des Alltags zuständig erklärt“ 
(Kaschuba 2012: 101) bietet für dieses Vorhaben einen geeigneten Rahmen. 
Einerseits ist sie für den Kulturwissenschaftler Wolfgang Kaschuba darauf 
ausgerichtet, „aus ‚kleinen‘ Beobachtungen ‚große‘ Rückschlüsse zu zie-
hen“ (2012: 115–116). Zwar gilt ihm zufolge ihr Forschungsinteresse im All-
gemeinen den Ordnungsvorstellungen des gesellschaftlichen Zusammen-
lebens, den daraus hervorgehenden Handlungsweisen sowie möglichen 
Spielräumen. Gleichwohl basiert das Fachverständnis auf der Annahme, 
dass sich auch in kleineren gesellschaftlichen Bereichen, wie eben dem me-
dizinischen Bereich, gesamtgesellschaftliche Funktionsweisen und Struktu-
ren wie Rassismus abbilden und dadurch erforschen lassen. Andererseits 
kennzeichnet die kulturwissenschaftliche Betrachtungsweise für Kaschu-
ba „das Zugehen auf Gegenwartsprobleme, ohne die historische Dimension 
zu verlassen“ (2012: 14). Dies erscheint vor dem Hintergrund der oftmals 



Heft 19 • 20256 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

ahistorischen Auseinandersetzung mit Rassismus im medizinischen Bereich 
umso notwendiger (Hamed et al. 2022: 13). Schließlich haben die menschen-
verachtenden medizinischen Experimente während der Kolonialzeit oder 
die Verbrechen des Nationalsozialismus ein historisches Erbe hinterlassen, 
das nicht ausgeblendet werden kann (Nguyen/Puhlmann 2023). Aus die-
sem Grund beginne ich im Folgenden meine Arbeit mit einem skizzen-
haften Abriss zur historischen Entstehung des ‚Rasse‘-Begriffes und des 
Rassismus in den ‚modernen‘ (Natur-)Wissenschaften. Für die Literatur-
wissenschaftlerin Susan Arndt impliziert eine historische Aufarbeitung von 
Rassismus genauso die Auseinandersetzung mit der Kategorie ‚Weißsein‘, da 
diese lange „enthistorisiert, entpolitisiert, sprich dethematisiert“ (2005b: 27) 
wurde. Daher greife ich ebenfalls die Critical Whiteness Studies auf (Arndt 
2005b). In Bezug darauf folgt eine kurze Einführung in die gegenwärtigen 
Ansätze der deutschsprachigen Rassismusforschung, insbesondere zum All-
tagsrassismus und seinen kulturwissenschaftlichen Anknüpfungspunkten, 
bevor ich zuletzt die zentralen Analysekategorien der Arbeit näher erläutere. 
Anschließend stelle ich mein Forschungsdesign ausführlicher vor und gehe 
dabei näher auf das Forschungsfeld, die Forschungspartner:innen und das 
methodische Vorgehen ein. Da insbesondere die eigene Disziplin und ihre 
verwandten Fächer wesentlich zu Betrachtung des ‚Anderen‘ und ‚Fremden‘ 
beigetragen haben (Kaschuba 2012), beinhalten die ersten beiden Kapitel 
eine Reflexion der theoretischen Perspektiven, des methodischen Vorgehens 
sowie meiner Position als Forscherin. Es bildet schließlich die Grundlage 
für die Darstellung der empirischen Ergebnisse in den darauffolgenden drei 
Kapiteln: dem Umgang mit Sprachbarrieren und Aufklärung, den Prakti-
ken des Othering und der Suche nach Mustern sowie dem (An-)Erkennen 
von Wissenslücken und eines Handlungsbedarfs. Im daran anschließenden 
Fazit werden die Ergebnisse nochmals in einem übergeordneten Kontext 
diskutiert, eigene Forschungslücken identifiziert sowie weitere Forschungs-
perspektiven aufgeworfen.

Begriffsverwendung

rassistisch markiert: Für meine Forschung wurde als Umschreibung ‚ras-
sistische markierte‘ Personen gewählt. Mit der Bezeichnung möchte ich die 
Praktik der ‚Rassifizierung‘ hervorheben. Als eine Praktik, welche in einem 
Interaktionsprozess hergestellt wird, setzt sie voraus, dass es nicht nur das 
‚rassistisch markierte Andere‘ gibt, sondern ebenso das ‚unmarkierte weiße 
Selbst‘ (Eggers 2005: 56). Es würde sich auch der inzwischen geläufige Be-
griff PoC (People of Color) anbieten, welcher sich teils als widerständige 
und solidarisierende Selbstbezeichnung auf Personengruppen mit Rassis-
muserfahrungen bezieht. Allerdings vermag der Begriff ‚rassistisch mar-
kiert‘ etwas breiter unterschiedliche Rassismen, wie antimuslimischer, 
antisemitischer wie auch antiosteuropäischer/antislawischer Rassismus 
umfassen, wobei letztere im Zusammenhang mit PoC umstritten sind (Moh-
seni 2020).



7

weiß: Der Begriff weiß bezieht sich in der Arbeit nicht auf den Marker „Haut-
farbe“, sondern dessen ideologische und politische Dimension. Er verweist 
auf die privilegierte und machtvolle Position weißer Personen innerhalb 
eines rassistischen Systems. Aus einer postkolonialen Perspektive steht der 
Begriff in Verbindung mit der Herausbildung eines europäisch imaginierten 
Selbstverständnisses und Hegemonieanspruches (Arndt 2005b). Der Begriff 
wird in der Arbeit kursiv und klein geschrieben.

Schwarz: Genauso bezieht sich der Begriff Schwarz in der Arbeit auf eine 
gesellschaftliche Position innerhalb rassistischer Gesellschaftsstrukturen. 
Zwar haben sich inzwischen Eigenbezeichnungen wie ‚Afrodeutsche‘, 
‚Schwarze Deutsche‘ oder ‚People of Color‘ etabliert (Arndt/Ofuatey-Ala-
zard 2011), allerdings geht es in dieser Arbeit in erster Linie um das soziale 
Konstrukt von Schwarzsein und dessen historische Dimensionen (Nnaeme-
ka 2005). Der Begriff wird in der Arbeit großgeschrieben.

In der Arbeit wird zudem die Kursivschreibung für englische Begriffe ge-
nutzt. Dies hat ausschließlich formelle Gründe und ist nicht als ideologische 
Markierung und inhaltliche Hervorhebung zu verstehen.

Forschungshintergrund: theoretische Perspektiven auf Rassismus

Ausgehend von einer oft kritisierten Gefahr der Enthistorisierung von 
Rassismus und der begrifflichen Unschärfe (Junker 2005: 432), wird in den 
folgenden Abschnitten der historische Hintergrund des ‚Rasse’-Begriffes 
im Kontext sich herausbildender moderner (Natur-)Wissenschaften nach-
gezeichnet und neue Ansätze in der Rassismusforschung werden aufgezeigt. 
Im darauffolgenden Abschnitt werden das Verständnis von Rassismus am 
Phänomen des Alltagsrassismus vertieft und kulturwissenschaftliche An-
knüpfungspunkte diskutiert. Abschließend stelle ich drei zentrale theoreti-
sche Perspektiven vor, welche Rassismus als Analysekategorie in der Arbeit 
anschlussfähig machen.

Rassismus in Wissenschaftsgeschichte und kritisches Weißsein

Erste gesellschaftliche Konzepte über ‚Hautfarbe‘ tauchten in Verbindung 
mit Klimatheorien bereits in Schriften aus der griechischen Antike auf. 
Dabei verkörperte das Weiße das Schöne und Göttliche im Gegensatz zum 
Schwarzen, welches als das Böse konstruiert wurde und das der Argumen-
tation nach durch das Klima „mental und kulturell unterlegen, ja anima-
lisch“ (Arndt 2017: 35) sei. Im aufkommenden Christentum setzte sich die 
Symbolik und Unterscheidungspraxis fort und sie waren schließlich Ende 
des 15.  Jahrhunderts eine der treibenden Kräfte für die sogenannte ‚Re-
conquista‘  – die christliche ‚Rückeroberung‘ der iberischen Halbinsel von 
der muslimisch geprägten Vorherrschaft. Im darauffolgenden Kolonialis-
mus nahm schließlich die Vorstellung einer weißen christlichen Über-
legenheit ihr gewaltvolles Ausmaß an und mündete in der Eroberung, Aus-



Heft 19 • 20258 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

beutung, Versklavung und massenhaften Ermordung der kolonialisierten 
Bevölkerungen weltweit. Eine eurozentristische Weltanschauung gewann 
dabei nicht nur an Bedeutung und Dominanz, sondern wurde gleichzeitig 
als Legitimationsgrund für die Eroberung der bisher unbekannten Regionen 
aufgeführt (vgl. Arndt 2017). Damit einher ging die Produktion rassistischer 
Wissensordnungen. Wer nicht in die damaligen Kolonien reisen konnte, be-
zog sich in der Wissensproduktion auf Augenzeug:innenberichte (Nguyen/
Puhlmann 2023: 172–173). Genres wie die Reise- und Abenteuerliteratur, 
die sich ab dem 15.  Jahrhundert herausbildeten, gewannen im Laufe der 
europäischen Expansion immer mehr an Bedeutung  – ab dem 17. und 
18. Jahrhundert waren diese zudem fest innerhalb der Wissenschaften eta-
bliert. Insbesondere Disziplinen wie die Anthropologie trugen dabei für die 
Ethnologin Katharina Schramm explizit zur Herstellung von „racial know-
ledge“ (2005: 461) bei und prägten auf diese Weise das europäische weiße 
Selbstverständnis in Abgrenzung zum objektifizierten ‚Anderen‘ (Kaschu-
ba 2012: 31; Nguyen/Puhlmann 2023; Schramm 2005). Mit der zunehmenden 
Mobilität und dem weltweiten Ausbau kolonialer Netzwerke bewegten 
sich immer mehr Weiße in nichteuropäischen Gebieten und Schwarze in 
europäischen Regionen, sodass Zweifel an den bis dahin gültigen Klima-
theorien aufkamen. Während bis zum 18.  Jahrhundert ‚Rassen’-Theorien 
stärker religiös begründet waren, folgte mit der Epoche der Aufklärung ihre 
Säkularisierung sowie Verwissenschaftlichung – weg von Religion, Tradition 
und Aberglauben und hin zur Rationalität und Vernunft. Um also einen ver-
meintlich fundierten Beweis für die Existenz von ‚Rassen‘ zu finden, wur-
den nun systematische Vermessungen von Schädeln, Skeletten oder auch 
Sexualorganen vorgenommen. Mithin eröffneten sich mit der europäischen 
Expansion „rechtsbefreite Räume“ (Nguyen/Puhlmann 2023: 173) oder auch 
„Laboratorien der Moderne“ (Kien Nghi 2005:107) – wie sie der Politologe 
Kien Nghi Ha bezeichnet. Diese machten die Durchführung von bis dahin 
aus religiös-ethischen Gründen untersagten Experimenten erst möglich 
(Arndt 2017; Nguyen/Puhlmann 2023). Auch in der Kolonialmedizin erfolgte 
die Durchführung von medizinischen Experimenten zur Sicherung der gül-
tigen ‚Rassen‘-Konzepte (Kritische Medizin München 2021). Insbesondere 
in der Tropenmedizin wurden Infektionskrankheiten bestimmten Be-
völkerungsgruppen zugeschrieben, was eine ‚Rassen’-Trennung als medi-
zinische Präventionsmaßnahme legitimierte. So identifizierte beispielsweise 
der Bakteriologe Robert Koch bei seiner Forschungsreise 1897/98 Mala-
ria „als zentrale Gefahr für das koloniale Projekt“ (Hedrich 2021: 199). Um, 
wie Robert Koch es formulierte, die „friedlich[e] Eroberung der schönsten 
und fruchtbarsten Länder dieser Erde“ (Hedrich 2021: 211) dennoch fort-
setzen zu können, engagierten sich Wissenschaftler:innen in Europa fort-
an bei der Bekämpfung der Krankheit. Schließlich regte der Bakteriologe 
Koch die Errichtung eines Tropeninstituts in Deutschland an, welches 1900 
in Hamburg als „Tor zur kolonialen Welt“ (Hedrich 2021: 201) gegründet 
und später nach dem seinerzeitigen Hafenarzt und ersten Direktor Bern-
hard Nocht umbenannt wurde. An dem Institut wurde neben der Therapie 



9

tropenkranker Patient:innen die Ausbildung von Regierungs- und Kolonia-
lärzt:innen sowie tropenmedizinische Forschung durchgeführt (Hedrich 
2021). Mit der zunehmenden Erforschung des menschlichen Körpers konn-
te jedoch die Existenz von ‚Rassen‘ nicht mehr allein an ‚äußeren‘ Merkma-
len wie zum Beispiel der Schädelgröße festgemacht werden. Zum „Träger 
soziokultureller Eigenschaften“ (Arndt 2017: 40) wurden von den ‚Rassen‘-
Theoretiker:innen nunmehr ‚innere‘ Merkmale wie zum Beispiel Blut und 
Gene erklärt (Arndt 2017). Aufgegriffen und gestützt wurden diese Vor-
stellungen von Vererbungs- und Evolutionstheoretiker:innen wie Charles 
Darwin (Nguyen/Puhlmann 2023). Auch die sich im 19.  Jahrhundert ver-
stärkt entwickelnde ‚Rassen’-Anthropologie erzeugte „mit verschiedensten 
Klassifikationsmodellen, diversen Messmethoden und einer Fülle von 
Differenzmarkern eine schier riesige Menge von Studien und Daten  […], 
welche die Minderwertigkeit der ‚Anderen‘ beweisen sollte“ (Brückmann et 
al. 2009: 26). Die genetische und eugenische Bewegung des 19. Jahrhunderts 
bildeten schließlich den Nährboden für nationalistische und völkische Be-
strebungen. Im Nationalsozialismus spitzte sich die ‚Rassen‘-Ideologie auf 
die Überlegenheit ‚arischer Rassen‘ zu. Sie mündete unter anderem in der 
Verfolgung und Ermordung von Millionen von Menschen  – darunter vor 
allem Jüdinnen:Juden und Sinti:zze und Rom:nja. Auch Schwarze Men-
schen, Menschen mit Behinderung oder Erkrankungen sowie homosexuelle 
Menschen wurden Opfer rassistischer Gewalt, Zwangssterilisierung und 
gesellschaftlicher Ausgrenzung (Arndt 2011: 41; Traußneck 2023: 103). Die 
Literaturwissenschaftlerin Susan Arndt folgert:

 „[Hier] schließt sich der Kreis: Der ‚Rassen‘wahn des national-
sozialistischen Deutschlands war nicht in einem Vakuum entstanden 
oder zur Gänze neu erfunden worden, sondern resultierte zu gro-
ßen Teilen aus dem europäischen Projekt, Gewalt und Großmacht-
bestreben mit der Erfindung von ‚Rassen‘ zu legitimieren und durch-
zusetzen.“ (Arndt 2011: 41)

Die hier skizzenhaft angeschnittene historische Entwicklung von ‚Ras-
se’-Konzepten zeigt eine lange Geschichte auf. Ein kritischer Diskurs 
über Rassismus nicht nur als historisches, sondern auch als Gegenwarts-
phänomen, hat sich dagegen erst spät entwickelt. Im deutschsprachigen 
Raum findet sich die erste Nennung des Begriffes Rassismus zwar 1933 bei 
dem deutsch-jüdischen Sexualforscher Magnus Hirschfeld, doch bis in die 
1990er-Jahre wurde das Phänomen größtenteils in der Vergangenheit ver-
ortet und nach der „Stunde Null“ für überwunden erklärt (Alexopoulou 
2023). Schließlich habe man sich vom biologistischen ‚Rassen’-Verständ-
nis distanziert. Dass im Zusammenhang mit Rassismus jedoch anstelle der 
biologischen Differenzmerkmale zunehmend kulturelle aufgeführt wurden, 
blieb dadurch lange unberücksichtigt (Nguyen/Puhlmann 2023). Die His-
torikerin Maria Alexopoulou sieht in der Tabuisierung des Begriffes folg-
lich eine Verschleierung der Kontinuität rassistischer Praktiken sowie ihrer 
strukturellen Verankerung nach 1945 (Alexopoulou 2023: 24). Um sich den 



Heft 19 • 202510 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Begriff ‚Rasse‘ wieder aus einer antirassistischen Perspektive anzueignen 
und das Fortwirken rassistischer Praktiken und Strukturen anzuerkennen, 
folgte in den 1990er Jahren in den Sozial- und Kulturwissenschaften ein ra-
cial turn (Arndt 2017: 42). Susan Arndt umschreibt den Paradigmenwechsel 
als „‚turning the gaze‘ weg von ‚Rasse‘ als biologistischem Konstrukt und hin 
zu Rasse als sozialer Realität und kritische Analysekategorie“. Sichtbar wird 
diese veränderte Perspektive unter anderem „durch die Unterscheidung zwi-
schen der Schreibweise in Anführungszeichen (‚Rasse‘) und Kursiv-Setzung 
(Rasse)“ (Arndt 2006: 11). Gleichzeitig geht für Arndt mit dem racial turn die 
Erkenntnis einher, dass ein umfassendes Verständnis von Rassifizierungs-
prozessen nicht ohne eine veränderte Perspektive auf den „unmarked mar-
ker“ (Arndt 2006: 13), das Weißsein, möglich ist (Arndt 2006). Obwohl schon 
seit dem Kolonialismus People of Color auf weiße Dominanzverhältnisse auf-
merksam gemacht haben, etablierte sich erst in den 1990er-Jahren Weiß-
sein als eine wissenschaftliche Analysekategorie. Grundlage dafür war eine 
Schwarze Hegemonialkritik und die Forderung nach einem Perspektiven-
wechsel: weg vom ‚Anderen‘ hin zu der Fokussierung der privilegierten und 
dominanten weißen Position. Seither bildeten sich die Critical Whiteness Stu-
dies als interdisziplinäres Feld erst im angloamerikanischen, später auch im 
deutschsprachigen Raum heraus. Mit diesem Blickwechsel sollte die Macht-
position weißer Personen nicht mehr unsichtbar bleiben (Eggers et al. 2005; 
Piesche 2005). Das turning the gaze hin zu Rasse als sozialer Realität und 
zum unmarkierten Markierer Weißsein setzte in der Rassismusforschung 
ein Umdenken in Gang (vgl. Arndt 2006). Inzwischen haben sich Begriffe 
wie „institutioneller Rassismus“, „struktureller Rassismus“ oder „individu-
eller Rassismus“ etabliert (Rommelspacher 2009: 30). Im Diskursfeld wird 
zudem von Rassismen statt nur von Rassismus gesprochen. Dieser Begriff 
zeigt, Rassismus hat viele Facetten und Geschichten, was eine einheitliche 
Begriffsdefinition umso schwieriger macht (Mecheril/Melter 2009). Deshalb 
soll an dieser Stelle eine Begriffsverständnis, wie es der Politikwissenschaft-
ler und Europäische Ethnologe Halil Can formuliert, aufgeführt werden:

„In diesem Kontext wird unter Rassismus in den Dimensionen von 
Raum und Zeit eine (kolonial-)historisch konstruierte und in den ver-
schiedenen Gesellschaftsebenen alltäglich, institutionell, strukturell 
und diskursiv wirkungsmächtige Diskriminierungs- und Gewaltform 
unter vielen anderen verstanden, die über nationale Formationen hi-
naus auch eingeschrieben in transnationale und globale Strukturen 
und Prozesse basierend auf biologisch-phänotypischen und kultu-
rell-sozialen Merkmalen durch In- und Exklusionsmechanismen und 
-prozessen zwischen Individuen und Kollektiven beim Zugang zu 
bzw. in der Verteilung von Macht, Kapitalien und Positionen Differenz 
und Ungleichheit konstruiert und generiert.“ (Can 2022: 399–400)

Can spricht hier verschiedene Facetten von Rassismus an. Insbesondere 
knüpft er an einem weiter gefassten Verständnis von Rassismus an, in dem 
dieser nicht nur eine Unterscheidungspraxis aufgrund zugeschriebener 



11

Merkmale ist, sondern auch mit Fragen von Macht und Ressourcenver-
teilung zusammenhängt sowie mit anderen Diskriminierungsformen ein-
hergehen kann.

Die bisherigen Ausführungen verdeutlichen, wie Rassismus als Konstrukt in 
der Wissenschaft – unter anderem durch Einfluss der Naturwissenschaften 
und der Anthropologie – gewachsen ist und sich transformiert sowie adaptiert 
hat. Zudem wurde ersichtlich, wie auch Weißsein als Konstrukt des Rassis-
mus historisch gewachsen ist, wie Wissenschaftler:innen akademische Fel-
der und Wissen für sich vereinnahmten und dabei insbesondere im Zuge der 
Aufklärung den Anspruch einer scheinbaren ‚Neutralität‘ und ‚Objektivität‘ 
erhoben haben (Nguyen/Puhlmann 2023). Von der historischen Dimension 
möchte ich im folgenden Kapitel zu der gegenwartsbezogenen alltäglichen 
Erscheinungsform von Rassismus übergehen, welche ich in dieser Arbeit 
aus Perspektive angehender Ärzt:innen beleuchte.

Rassismus als Alltagserfahrung und kulturwissenschaftlicher Bezug

Obwohl Rassismus als gelebte Lebensrealität bis in die Gegenwart fort-
besteht, wurde es insbesondere nach dem Nationalsozialismus zu einem 
oft gemiedenen Thema. Es setzte sich die Vorstellung durch, diese Ideologie 
nach 1945 überwunden zu haben. Dadurch wurde „Rassismus als eine Aus-
nahme im gesellschaftlichen Funktionieren, als Bruch in einer ansonsten 
friedlichen ‚Normalität‘“ (Terkessidis 2004: 8) verstanden, sodass rassistische 
Kontinuitäten verdeckt blieben. Denn indem Rassismus lediglich als ein iso-
liertes Phänomen betrachtet wird, welches nur in Ausnahmefällen auftritt, 
wird dessen Verankerung in der Gesellschaft, in Strukturen sowie Institutio-
nen völlig ausgeblendet (Alexopoulou 2023: 41). Darüber hinaus offenbart 
sich darin nicht selten der Trugschluss, dass Rassismus nicht nur als eine 
Ausnahmeerscheinung, sondern ebenso als ein Randphänomen und ein 
Problem rechter Gruppierungen angesehen wird. In öffentlichen wie auch 
wissenschaftlichen Diskursen wird dieses Phänomen gegenwärtig daher oft 
unter Begriffen der Fremdenfeindlichkeit, Ausländerfeindlichkeit oder des 
Rechtsextremismus behandelt und diskutiert (Sinanoğlu/Polat 2023). Wenn 
jedoch Rassismus allein mit expliziten Hierarchisierungen und gewaltvollen 
Handlungen in Verbindung gebracht wird, welche hin und wieder bei ras-
sistisch motivierten Gewalttaten in Erscheinung treten, bleibt dessen we-
niger offensichtliche Form im Alltäglichen unsichtbar. Genau dieser Form, 
dem sogenannten Alltagsrassismus, möchte ich mich in dieser Arbeit wid-
men. Die Sozialpädagoginnen Barbara Schramkowski und Isabelle Ihring 
beschreiben dieses Phänomen wie folgt:

„Dass Rassismus sich nicht nur in Form von offener Ablehnung phy-
sischer Gewalt oder Brandanschläge zeigt, sondern genauso in sub-
tiler Form oder als ‚wohlmeinendes Verhalten‘, was im dominanten 
Verständnis mehrheitlich nicht als Rassismus definiert wird, darauf 
macht der Begriff ‚Alltagsrassismus‘ aufmerksam. Ohne Rassismus-



Heft 19 • 202512 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

erfahrungen infolge ihrer Alltäglichkeit zu verharmlosen, betont er, 
dass diese auch dann real und wirkmächtig sind, wenn (Zugehörig-
keits-)Unterscheidungen und mit diesen verknüpfte Bedeutungs-
konstruktionen nicht expliziert werden und Ausgrenzung und Herab-
würdigung nicht intendiert sind. Diese Wirkungsmacht beruht darauf, 
dass Rassismus als hierarchisierendes Ordnungsprinzip ein macht-
volles Muster der Unterdrückung darstellt: Entlang dominanter 
Unterscheidungspraxen von (als vermeintlich homogen perzipierten) 
Menschengruppen mit Bezugnahme auf ethnisch-kulturell-natio-
nale Herkünfte und mit ihnen assoziierte (negativer) Eigenschaften 
etablieren Zugehörigkeitsverhältnisse und Teilhabechancen an der 
Sozialstruktur.“ (Schramkowski/Ihring 2018: 280–281) 

Wie aus der Definition hervorgeht, beschreibt Alltagsrassismus eine 
subtile, implizite und unterschwellige Form von Ausgrenzungs- und 
Differenzierungspraktiken, welche von einer Dominanzgruppe ausgehen 
(Schramkowski/Ihring 2018). Die dabei vollzogene Hierarchisierung und Dif-
ferenzierung erstrecken sich entlang wahrgenommener äußerlicher Merk-
male wie Haut- oder Haarfarbe, aber auch Kultur, Religion oder Herkunft 
werden als Legitimationsgrund für ebenjene Hierarchisierung aufgeführt 
(Kourabas/Mecheril 2022). Vor diesem Hintergrund wird in der Rassis-
musforschung von einem Wandel beziehungsweise einer Verbindung von 
einem biologistischen mit einem kulturalistischen Rassismus gesprochen, 
welcher zunehmend kulturelle Merkmale, statt (nur) biologische Merkma-
le als Differenzmarker anführt (Çetin 2022: 52). Wenn diese rassistischen 
Differenzvorstellungen in den Alltag integriert werden und dadurch be-
stehende Machtverhältnisse verfestigen, ist für die Kulturanthropologin und 
Sozialwissenschaftlerin Philomena Essed von Alltagsrassismus die Rede. 
Diese Integration vollzieht sich in einem kontinuierlichen Prozess, welcher 
sich für Essed wie folgt kennzeichnet:

„(a) socialized racist notions are integrated into meaning that make 
practices immediately definable and manageable, (b) practices with 
racist implications become themselves familiar and repetitive, and (c) 
underlying a racial and ethnic relations are actualized through these 
routine or familiar practices in everyday situations.” (Essed 1991: 52)

Eben durch die ständige Wiederholung der jeweiligen Praktiken werden 
mit der Zeit die rassistischen Glaubensmuster internalisiert, sodass sie als 
‚normal‘ und unhinterfragbar erscheinen (Essed 1991). In der Folge nimmt 
die Dominanzgruppe das alltagsrassistische Verhalten und die damit ein-
hergehende Hierarchisierung nicht immer als bewusstes Handeln wahr, was 
die Benennung dieses Phänomens erschwert (Schramkowski/Ihring 2018: 
280). Der Migrationsforscher Mark Terkessidis beschreibt dieses Phänomen 
in seinem gleichnamigen Buch „Die Banalität des Rassismus“ (2004) und 
arbeitet dabei heraus, wie Jugendliche zweiter Generation aus Migrations-
familien diese subtilen Rassismuserfahrungen als so banal wahrnehmen, 
dass sie selbst diese nur schwer beschreiben können.



13

Die Empirische Kulturwissenschaft ist hier anschlussfähig. Wie die Kultur-
wissenschaftlerin Brigitta Schmidt-Lauber erläutert, interessiert sich das 
Fach für das „vermeintlich Banale, Selbstverständliche, Unbedeutende und 
Bekannte“ (2010: 46) und machte seit den 1970er Jahren gerade die Er-
forschung des Alltäglichen zu seinem „disziplinäre[n] Markenzeichen“ 
(2010:  46). Zwar wurde diese Vorliebe dem Fach lange zum Vorwurf ge-
macht, insofern das Banale oft mit einer gewissen Bedeutungslosigkeit in 
Verbindung gebracht wird. Doch für Schmidt-Lauber liegt gerade die be-
sondere Fähigkeit des Faches darin, Alltagswelten in Vergangenheit wie 
auch in Gegenwart (mikro-)analytisch zu durchdringen und dicht zu be-
schreiben. Mit dem Alltag als Forschungsgegenstand und -perspektive 
nimmt das Fach diesen nicht als gegeben hin, sondern betrachtet ihn als 
ständigen Aushandlungsort gesellschaftlicher Prozesse (Schmidt-Lauber 
2010). Wie ebenfalls die Politikwissenschaftlerin Brigitte Bargetz betont, 
ist „Alltag kein Ausdruck schlichter Belanglosigkeit, sondern vielmehr die 
Basis gesellschaftlicher Verhältnisse, nicht zuletzt von Ungleichheitsverhält-
nissen“ (2016: 191). Den Alltag im Bereich des Banalen zu verorten, würde in 
der Konsequenz solche Ungleichheitsverhältnisse wie Rassismus legitimie-
ren und ausblenden. Es ist der Alltag, in welchem gesellschaftliche Struktu-
ren und Positionierungen immer wieder aufs Neue ausgehandelt und (wie-
der-)hergestellt werden. Bargetz betont, dass „Institutionen, Vorstellungen 
und Normen erst dadurch wirksam werden, dass sie im Alltag ,belebt‘ wer-
den“ (2016: 199). Somit können gesellschaftliche Institutionen und Struk-
turen nicht als gegebene Instanzen außerhalb des Alltages gedacht wer-
den. Vielmehr werden diese erst durch alltägliche Praktiken (re-)produziert. 
Entgegen der Annahme, der Alltag sei durch Routine und Stabilität gekenn-
zeichnet, bietet er gerade durch dieses ständige (Wieder-)Herstellen von 
Strukturen schöpferisches Transformationspotenzial. Denn diese Alltags-
strukturen können genauso gut aufgebrochen und umgestaltet werden. Al-
lerdings warnt Bargetz davor, den Alltag als Ort des Aufstandes und die In-
dividuen als widerständige Akteur:innen zu romantisieren. Je nach deren 
Positionierung in vergeschlechtlichen, klassistischen und rassistischen (Un-
gleichheits-)Verhältnissen verfügen nicht alle über die gleiche Handlungs-
macht. Bargetz plädiert daher für ein Verständnis von Alltag als ein ambiva-
lentes und dynamisches Konstrukt, welches gewissermaßen zwei Gesichter 
hat: Zum einen eine machtvolle Komponente durch das (Aufrecht-)Erhalten 
von Strukturen und Zuweisen von Positionierungen. Zum anderen eine er-
möglichende Komponente, bei welcher der Alltag als Ausgangspunkt für 
gesellschaftliche Transformationsprozesse gesehen werden kann (Bargetz 
2016). Statt Alltagsrassismus im Bereich des Banalen zu verorten, wird aus 
einer alltagstheoretischen Perspektive die strukturierenden wie auch trans-
formativen Aspekte des Alltags sichtbar. Dieses ambivalente und verwobene 
Verhältnis ist für die Perspektive dieser Arbeit zentral – dabei soll sie weder 
meine Forschungspartner:innen als aufständige Akteur:innen heroisieren, 
noch die (De-)Privilegierung von Individuen durch gesellschaftliche Struk-



Heft 19 • 202514 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

turen ausblenden. Es mag dazu beitragen, ein tieferes Verständnis von (All-
tags-)Rassismus und dessen Ambivalenzen zu entwickeln.

Rassismus als Analysekategorie: Othering, Silencing und Empowerment

Die terminologische Unschärfe des Rassismusbegriffes führte mitunter 
dazu, dass Rassismus als Analysekategorie in der Wissenschaft nach wie 
vor oft vernachlässigt wird (Sinanoğlu/Polat 2023). Seiner Komplexität und 
den vielseitigen Facetten gerecht zu werden, erwies sich auch in meinem 
Forschungsprozess als Herausforderung. Aus diesem Grund habe ich mich 
im Laufe der Forschung auf drei theoretische Kernperspektiven konzent-
riert, die sich für die Analyse der Daten als zentral erwiesen haben und im 
Folgenden näher erläutert werden.

Othering und das ‚Fremde‘

Wenn es um die Analyse von Rassismus geht, führt das unausweichlich zum 
„Kern rassistischen Denkens“ (Scharathow et al. 2009: 11) und der Grund-
annahme, auf welcher Rassismus basiert: der Unterscheidung zwischen dem 
‚Eigenen‘ und dem ‚Anderen‘. Als Praktik wird dieser Prozess des ‚Anders-
machens‘ in der Sozial- und Kulturwissenschaft auch Othering genannt. Der 
Begriff wurde vor allem von den beiden Theoretiker:innen Edward Said und 
Gayatri Chakravotry Spivak geprägt (Riegel 2016). Grundsätzlich wird im 
Zuge des Othering eine imaginierte ‚Wir‘-Gruppe konstruiert, deren Gegen-
bild das ‚Andere‘ bildet. Über dieses komplementäre Gegenbild der ‚An-
deren‘ wird auf diese Weise das ‚Eigene‘ verankert. Allerdings muss dieses 
‚Eigene‘ nicht unbedingt explizit benannt werden, vielmehr existiert es als 
unhinterfragte und selbstverständliche Normalitätszuschreibung. Im Kon-
text von Rassismus äußert er sich, indem einer bestimmten Gruppe körper-
liche und/oder kulturelle Merkmale zugeschrieben werden, welche von der 
scheinbaren weißen Norm abweichen (Kalpaka 2015). In seinem Werk Orien-
talism (2003 [1978]) zeigt Edward Said auf, inwiefern das koloniale Konst-
rukt des Orients dazu diente, die Idee eines Europas zu definieren und zu 
bewahren. Im Laufe des kolonialen Diskurses etablierten sich dabei dicho-
tome Begriffspaare wie ‚modern-traditionell‘, ‚zivilisiert-wild/gewalttätig‘ 
oder ‚rational-irrational‘ heraus, welche sich fest im europäischen Bewusst-
sein verankerten und (post-)koloniale Macht- und Herrschaftsverhältnisse 
legitimierten (Riegel 2016). Zu dieser Imagination des ‚Anderen‘ haben, wie 
bereits einleitend aufgeführt, Disziplinen wie die Kulturanthropologie lange 
mit ihren Forschungspraktiken beigetragen. Erst mit der Writing-Culture-
Debatte in den 1960er Jahren wurde sich kritischer mit den Differenzierungs-
praktiken im Feld und im Forschungsprozess sowie mit Fragen der Reprä-
sentation auseinandergesetzt. Schließlich warf die Debatte die Frage auf, wie 
durch ethnografische Forschungen ‚Kulturen‘ durch Schreiben erst konstru-
iert werden (Schramm 2005). Eine kritische Reflexion der Differenzierungs-



15

praktiken im eigenen Feld wird im folgenden Methodenkapitel genauer er-
läutert.

Um die Prozesse des Othering im medizinischen Bereich analytisch zu be-
leuchten, bedarf es zunächst eines Verständnisses davon, mit welchen 
Mechanismen sie ausgeübt werden. Wie bereits angedeutet, fungieren 
die Differenzierungspraktiken zum einen als wirkmächtiges Instrument 
zur Identitätskonstruktion. Das ‚Eigene‘ wird über das ‚Fremde‘ definiert. 
Gleichzeitig werden durch die Grenzziehungen auch Herrschafts- und 
Dominanzverhältnisse legitimiert sowie aufrechterhalten. Indem das ‚An-
dere‘ das ‚Defizitäre‘, ‚Untergeordnete‘ oder auch ‚Bedrohliche‘ verkörpert, 
legitimiert es deren Ausgrenzung beziehungsweise Marginalisierung. Auf 
diese Weise regulieren die diskursiv verankerten Differenzvorstellungen 
Zugänge zu Ressourcen und Macht innerhalb gesellschaftlicher Struktu-
ren, Institutionen und Wissensregimen, wie zum Beispiel auch innerhalb 
des Gesundheitssystems. Darüber hinaus steuern die Othering-Prozesse das 
alltägliche Handeln und Denken von Individuen. Als eine alltägliche Prak-
tik werden dabei Bilder und Diskurse der ‚Anderen‘ wie auch des ‚Eigenen‘ 
performativ hervorgebracht, was erst zu deren Aufrechterhaltung beiträgt. 
Dieser performative Akt des „Different-Machens“ (Riegel 2016: 58) verweist 
laut der Sozialpädagogin Christine Riegel auf die ständige Hervorbringung 
von Differenz durch ein aktives doing. Mit Blick auf das menschliche Han-
deln und dem aktiven doing stellt sich für die Sozialpädagogin damit die 
Frage nach dem Veränderungspotenzial und dem Aufbrechen der Differenz-
konstruktionen (Riegel 2016). Anknüpfend an die Diskurse der Critical 
Whiteness Studies gilt es dabei nicht nur das ‚Andere‘ zu fixieren, sondern 
ebenso den Blick auf das unmarkierte Weiße zu richten und zu fragen, was 
überhaupt als das ‚Eigene‘ angesehen und reproduziert wird (Piesche 2005). 
Eine letzte Prämisse, welche Othering als Analysekategorie anschlussfähig 
macht, ist die intersektionale Perspektive. Denn Othering-Prozesse treten 
nicht nur im Kontext von ‚Rasse‘ auf. Vielmehr sind die Differenzierungs-
praktiken – das „doing differences“3 (Hirschauer/Boll 2017: 11) – meist mit 
verschiedenen gesellschaftlichen Diskursen verschränkt. Oft werden im All-
tag mehrere Differenzierungskategorien gleichzeitig hervorgebracht, was zu 
Mehrfachdiskriminierungen führt. So können die Konstruktionen des ‚An-
deren‘ unterschiedlichste Differenzvorstellungen in Bezug auf Geschlecht, 
Sexualität, Alter, Körper, Klasse oder eben ‚Ethnizität‘ vereinen (Riegel 2016).

Unter diesen Prämissen erweist sich Othering als eine fruchtbare Perspektive 
für meine kritische Auseinandersetzung mit Rassismuserfahrungen von (an-
gehenden) Ärzt:innen. Dabei regt eine Perspektive auf Othering-Prozesse 
auch die Reflexion des eigenen Forschungsprozesses an. Inwiefern betreibe 
ich selbst Othering in meinem Forschungsprozess? Wie begegnet Othering 

3	 In diesem Werk setzten sich die Autorinnen mit den Praktiken des Doing Differences be-
ziehungsweise Undoing Differences auseinander. In der Arbeit wird dieses Konzept in 
Anlehnung an Stefan Hirschauer und Tobias Boll weiter aufgegriffen, ohne wiederholte 
Verweise.



Heft 19 • 202516 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

meinen Forschungspartner:innen in ihrem Arbeits- und Studienalltag? Was 
sagt es über die dadurch festgeschriebene weiße Norm aus? Wie werden 
rassistisch markierte Personen im medizinischen Bereich auf eine unter-
geordnete Position verwiesen?

Silencing und epistemische Ordnungen

Wie im vorherigen Abschnitt erwähnt, wurde der Begriff des Othering 
neben Edward Said ebenso von der Theoretikerin Gayatri Chakravorty Spi-
vak maßgeblich geprägt. Mit ihrem Werk „Can the Subaltern Speak?“ (1988) 
charakterisierte sie weitere Praktiken, welche aus der Marginalisierung und 
Differenzierung der ‚Anderen‘ oder nach Spivak, den ‚Subalternen‘, folgen. 
Zum einen begründete sie in ihrem Werk das Konzept der epistemischen 
Gewalt (Spivak 2008). Diese bezeichnet eine Form der Gewalt, die durch 
(Nicht-)Anerkennung und Hierarchisierung von Wissensformen und -prak-
tiken zum Ausdruck kommt und die auf den Zusammenhang von Wissen 
und Macht verweist. Während bestimmte (westliche) Wissenssysteme zur 
Norm erklärt werden, geraten andere Perspektiven in den Hintergrund oder 
werden vollkommen aus dem hegemonialen Diskurs verdrängt (Afeworki 
Abay 2023). Wie bereits aufgezeigt wurde, legitimierten westliche Wissens-
systeme unter anderem den scheinbar biologischen Nachweis von ‚Ras-
sen‘. Diesen Wissenssystemen wurde mit der Entwicklung der ‚modernen‘ 
Wissenschaften eine besondere ‚Neutralität‘ zugeschrieben, die deren his-
torische Entwicklung und Verbindung zu westlichen Herrschaftssystemen 
verschleiert. In der Folge manifestierte sich in einer postkolonialen Ge-
sellschaft ein westliches Wissenssystem, welches zwar den Anspruch auf 
‚Universalität‘ und ‚Wahrheit‘ für sich beansprucht, gleichzeitig jedoch als 
historisch gewachsenes Konstrukt stark von Macht- und Hierarchiever-
hältnissen durchzogen ist (Nguyen/Puhlmann 2023). In Forschungs- und 
Arbeitsbereichen wie den Postcolonial Studies wird zunehmend beleuchtet 
und kritisiert, dass gerade durch diesen Universalitätsanspruch weiteren 
(nicht weißen) Perspektiven außerhalb des hegemonialen Diskurses ihre 
Daseinsberechtigung abgesprochen wird (Steyerl/Rodríguez 2003). Eben 
dieser Ausschluss und das Zum-Schweigen-Bringen ‚subalterner‘ Stimmen 
wurde in Anlehnung an Spivak mit einem weiteren Begriff geprägt: dem Si-
lencing (Dotson 2011; Spivak 2008). In Bezug auf Spivak versteht der Sozio-
loge Robel Afeworki Abay den Begriff des Silencing wie folgt:

 „Silencing beschreibt die hegemonialen, diskursiven und wissen-
schaftlichen Praxen der Invisiblisierung bzw. Unsichtbarmachung 
von Perspektiven gesellschaftlich marginalisierter Gruppen. Ihre 
Stimmen werden also wissentlich vergessen bzw. absichtlich zum 
Schweigen gebracht  […], indem durch die hegemonialen Diskurse 
und entsprechenden politischen, gesellschaftlichen und wissen-
schaftlichen Bedingungen der Dominanzgesellschaft eine dominan-
te ,Verweigerungsthese‘ produziert und immer wieder aktualisiert 
wird.“ (Afeworki Abay 2023: 35)



17

Robel Afeworki Abay veranschaulicht, wie marginalisierte Stimmen durch 
eine fortwährende Verweigerung und Nichtanerkennung strukturell ver-
drängt, nicht sichtbar und nicht hörbar gemacht werden. Das bedeutet im 
Umkehrschluss: Mit der Frage, ob das ‚Subalterne‘ sprechen kann, stellt Spi-
vak somit in keinerlei Weise deren Artikulationsfähigkeit infrage. Gewiss hat 
das ‚Subalterne‘ eine Stimme, es wird nur innerhalb des dominanten Dis-
kurses nicht gehört und an den Rand gedrängt (Steyerl/Rodríguez 2003: 7). 
Allerdings birgt für die Künstlerin und Theoretikerin Grada Kilomba dieser 
gesellschaftliche Rand neben Einschränkungen auch eine besondere Wirk-
macht:

„In this sense, the margin should not only be seen as a peripheral 
space, a space of loss and deprivation, but rather a space of resistance 
and possibility. It is a ,space of radical openness’ and creativity, where 
new critical discourses take place. It is here that oppressive bound-
aries set by ,race’, gender, sexuality and class domination are ques-
tioned, challenged and deconstructed. In this critical space, ‘we can 
imagine questions that could not have been imagined before; we can 
ask questions that might not have been asked before’, questions that 
challenge the colonial authority of the center and the hegemonic dis-
course within it. In this sense, the margin is a location that nourishes 
our capacity to resist oppression to transform, and to imagine alterna-
tive new worlds and new discourses.” (Kilomba 2008: 37)

Wie Kilomba aufzeigt, entsteht an diesem Rand ein Möglichkeitsraum, sonst 
festgeschriebene Differenzkategorien wie ‚Rasse‘, Gender, Sexualität oder 
Klasse neu zu verhandeln und auf diese Weise neue Diskurse zu schaffen. 
Zwar birgt diese Perspektive die Gefahr, gesellschaftliche Marginalisierung 
zu romantisieren, statt diese als Ergebnis einer gewaltvollen Praxis der 
epistemischen Gewalt anzuerkennen. Doch für Grada Kilomba versinnbild-
licht dieser margin ein komplexes Verhältnis der Ko-Existenz zweier Seiten: 
einerseits der Unterdrückung und andererseits des Widerstandes. Sie argu-
mentiert: „Both sites are always present because where there is oppression, 
there is resistance; in other words, oppression forms the conditions for resist-
ance” (Kilomba 2008: 37).

Für die vorliegende Arbeit eröffnen die Konzepte des Silencing und der 
epistemischen Gewalt, wobei hier bevorzugt von epistemischer Ordnung 
gesprochen wird, produktive Perspektiven. Um Rassismus im Gesund-
heitssystem umfassend zu begreifen, können auf diese Weise sowohl Un-
terdrückungs- wie auch Widerstandpraktiken in den Blick genommen 
werden. Zugleich darf man die „historischen und geopolitischen Rahmen-
bedingungen des Sprechens, Schweigens, Zuhörens und Gehörtwerdens“ 
(Brunner 2020: 114–115) nicht ausblenden, wie in diesem Abschnitt deutlich 
wurde. Welche Perspektiven und Erfahrungen werden im medizinischen Be-
reich anerkannt und welche stoßen kaum auf Resonanz? Welches medizini-
sche Wissen gilt als wissenswert? Wer wird dabei repräsentiert? Wer ist be-



Heft 19 • 202518 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

fugt, zu sprechen und wer wird wiederrum zum Schweigen gebracht? Und 
gibt es auch Räume für ‚alternative‘ Diskurse?

Empowerment und Aufbrechen von Machtstrukturen

Für viele rassistisch markierte Menschen mögen die Differenzierungs-
praktiken des Othering oder auch das Silencing in ihrem Alltag omnipräsent 
sein. In dieser Arbeit möchte ich mich aber auch der Frage widmen, wie 
diese ungleichen Machtverhältnisse umstrukturiert werden können und 
welches transformative Potenzial sich hier möglicherweise auftut (Mohseni 
2020: 100). Nochmal Grada Kilombas Bild der margins als Raum für Unter-
drückung sowie Widerstand aufgreifend, konstatiert auch Maryam Mohse-
ni aus der politischen Bildungsarbeit: „Wissen von den Rändern bietet […] 
Möglichkeiten der Veränderung“ (2020: 56). Impulse für Veränderung der 
gesellschaftlichen Ungleichheitsverhältnisse wird im Kontext der Rassis-
musforschung häufig unter dem Begriff Empowerment verhandelt. Der Be-
griff wurde in der Wissenschaft wie Gesellschaft als Buzzword inflationär 
in verschiedensten Bereichen verwendet, sodass sich seine Verwendung 
durch die „entleerten Bedeutungen“ (Mohseni 2020: 116) teils als proble-
matisch erweist (Mohseni 2020). Trotzdem greife ich den Begriff des Emp-
owerments hier auf, orientiere mich dabei an einem spezifischen Verständ-
nis und grenze mich bewusst von anderen Konzepten ab. Zunächst wird der 
Begriff des Empowerments schlichtweg aus dem Grund als eine Analyse-
kategorie aufgegriffen, da er von den Forschungspartner:innen selbst zur 
Um- und Beschreibung bestimmter Erfahrungen verwendet wurde. Insofern 
findet er an den Stellen Eingang in die Analyse, an denen er von meinen 
Forschungspartner:innen thematisiert und angedeutet wird. Dabei versuche 
ich jedoch bewusst, diesen Begriff nicht auf mein Gegenüber zu projizie-
ren, in der paternalistischen Hoffnung, sie als selbstermächtigende Ak-
teur:innen in ihrem Berufs- und Studienalltag zu heroisieren. Dies knüpft 
an die Kritik an der neoliberalen Auslegung des Begriffes an. Dabei wird der 
Eindruck erweckt, bei Empowerment handelt es sich um ein individuelles 
Projekt des „stetigen Arbeitens an sich selbst zur Selbstoptimierung“ (Can 
2022: 401). Mit diesem verkürzten Machtverständnis werden die strukturel-
len Rahmenbedingungen sowie die Verfügbarkeit von und Zugänge zu Res-
sourcen für Menschen mit Diskriminierungserfahrungen ausgeblendet, wie 
der Europäische Ethnologe Halil Can argumentiert (Can 2022). Genau von 
diesem Verständnis von Empowerment als eine „rein individuumsfokussier-
t[e] Selbststärkung“ (Can 2022: 401) möchte ich mich abgrenzen. Stattdessen 
folge ich Maryam Mohseni, die Empowerment wie folgt beschreibt. Als einen

 „ […] konfliktbehafteten Prozess der Umverteilung von politischer 
Macht‘, in dessen Verlauf die Menschen aus der Machtunterlegen-
heit austreten und sich ein Mehr an Macht, Verfügungskraft und Ent-
scheidungsvermögen aneignen. Mit Empowerment ist also auch die 
Möglichkeit gemeint, an Entscheidungsprozessen teilzuhaben sowie 
über den Zugang zu materiellen und sozialen Ressourcen (z. B. Wohn-



19

raum, Einkommen, Bildung, öffentliche Anerkennung) verfügen 
zu können. Empowerment ist also immer mit der Veränderung ge-
sellschaftlicher Machtverhältnisse im Sinne sozialer Gerechtigkeit 
verquickt und bezeichnet deshalb auch einen konflikthaften Prozess 
der Umverteilung von politischer Macht.“ (Mohseni 2020: 132)

Im Sinne der Umverteilung wird Empowerment nicht nur als ein reiner Zu-
gewinn an Macht für die ‚Machtarmen‘ verstanden, sondern auch als Ab-
bau von Privilegien und Entkräftigung von ‚Machtstarken‘4. Auf diese Weise 
wirkt Empowerment auf mindestens drei verschiedenen Ebenen: auf einer 
individuellen Ebene für das unterdrückte Subjekt, auf einer kollektiven 
Ebene durch die Aushandlung von Machtasymmetrien und schließlich auch 
auf einer strukturellen und institutionellen Ebene durch die Umverteilung 
von sozialen und materiellen Ressourcen. Kurz gesagt: Das Aufbrechen (ras-
sistischer) Machtstrukturen durch Empowerment ist keine individuelle, son-
dern eine gesellschaftspolitische Angelegenheit (Mohseni 2020). In Bezug 
auf dieses Verständnis möchte ich in dieser Arbeit diskutieren, wie ungleiche 
Machtverhältnisse durch Rassismus innerhalb der medizinischen Bereiche 
durchbrochen und ausbalanciert werden können. In welchen Situationen 
und in welchem Kontext erfahren meine Forschungspartner:innen Empow-
erment? Wo stoßen rassistisch markierte Personen im medizinischen Bereich 
wiederum auf strukturelle und institutionelle Hürden? Wie steht es um die 
„white fragility“ (DiAngelo 2018)5 in den medizinischen Institutionen und die 
Bereitschaft weißer Personen für eine kritische Auseinandersetzung mit der 
eigenen Macht, den eigenen Privilegien und Ressourcen? Wie lassen sich 
die individuellen und kollektiven Ansätze meiner Forschungspartner:innen 
in die Strukturen der Universitäten, Kliniken oder auch der Ärzt:innenpra-
xen implementieren und ermöglichen ihnen mehr Handlungsfreiheit, Zu-
gänge und Entscheidungsmacht?

Forschungsdesign: methodisches Vorgehen und Herausforderungen in der 
Rassismusforschung

Methodische Vorüberlegungen und Erkenntnisinteresse

War Rassismus in der Medizin lange Zeit ein wissenschaftlich weniger be-
achtetes Forschungsthema (Hamed et al. 2022: 2), so eröffnet sich hier für 

4	 Der Politikwissenschaftler und Europäische Ethnologe Halil Can plädiert dafür von 
Machtreichen/Machtarmen beziehungsweise von Machtstarken/Machtschwachen zu 
sprechen. Während beim Empowerment-Begriff häufig eine Konnotation der Ohnmacht 
und Unmündigkeit der ‚Unterdrückten‘ mitschwingt, wird stattdessen das Individu-
um als ein handlungsfähiges Subjekt verstanden. Von Diskriminierung Betroffene sind 
nicht grundsätzlich machtlos, sondern verfügen je nach Kontext und Umfeld über unter-
schiedliche Ressourcen und Privilegien. Aus einer intersektionalen Perspektive wird die 
Variabilität und Komplexität von Machtverhältnissen betont (Can 2022: 203–204).

5	 Das Konzept geht auf Robin DiAngelo zurück und thematisiert die Abwehrreaktionen 
und -mechanismen weißer Personen bei der Auseinandersetzung mit Rassismus (DiAn-
gelo 2018).



Heft 19 • 202520 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

die Empirische Kulturwissenschaft ein weites, noch zu erforschendes ‚Feld‘6. 
Insbesondere bei weniger erschlossenen Themen bietet sich für die Sozial-
forscherin Juliet Corbin und den Soziologen Anselm Strauss ein qualitativer 
Forschungsansatz an. Allerdings verlangt es für sie umso mehr eine prä-
zise Fragestellung, welche einerseits offen ist, gleichzeitig jedoch die For-
scher:innen gezielt zu den zentralen Themen des Feldes heranführt (Cor-
bin/Strauss 2008: 45). Um einerseits den erforderlichen Fokus zu setzen und 
mich andererseits als Forscherin von den Daten leiten zu lassen, habe ich 
mich am methodologischen Vorgehen der Grounded Theory orientiert. Das 
von Anselm Strauss und Barney Glaser (Glaser/Strauss 2006) entwickelte 
Verfahren zielt auf die gegenstandsnahe Generierung von theoretischen An-
nahmen ab und zeichnet sich vor allem durch drei Charakteristika aus: das 
theoretische Sampling, die fortlaufende komparative Analyse und die An-
wendung eines Kodierparadigmas (Götzö 2014). So wurden in einem zirku-
lären Prozess Daten erhoben, vorläufig analysiert und anhand dieser Daten 
wieder neues Material erschlossen, bis der Moment der Sättigung erreicht 
wurde. Um diesen Moment zu erreichen, ist eine systematische Vorgehens-
weise bei der Datengenerierung mithilfe des theoretischen Samplings er-
forderlich. Mit dem Ziel, durch das theoretische Sampling das Forschungs-
feld ansatzweise einzugrenzen und gleichzeitig eine Offenheit zu wahren 
(Glaser/Strauss 2006), stellte ich mir zunächst folgende Fragen: Was genau 
möchte ich erforschen? Und welche Gruppen leiten mich zu meinen Daten? 
In Bezug zu den Gruppen habe ich mich für Akteur:innen im Gesundheits-
wesen als Forschungspartner:innen entschieden – in dem Fall (ehemalige) 
Medizinstudierende oder bereits praktizierende Ärzt:innen aus unter-
schiedlichen medizinischen Bereichen. Als sogenannte „insiders“ (Glaser/
Strauss 2006: 83) sind diese durch ihren Arbeitsalltag bereits mit den Struk-
turen im medizinischen Bereich vertraut, sodass im Forschungsprozess die 
Verstrickung von Mikro- und Makroebene berücksichtigt werden konnte. 
Damit fiel die Entscheidung bewusst gegen eine Patient:innen-Perspektive. 
Darüber hinaus wurde die Gruppe der Forschungspartner:innen auf rassis-
tisch markierte Personen – also potenziell selbst betroffene Personen – be-
grenzt. Dem liegt der forschungsethische Ansatz zugrunde, mit Betroffenen 
selbst zu sprechen statt nur über Betroffene (Afeworki Abay 2023: 32). Auch 
bei Rassismus gilt es die Mikro- mit der Makroebene zusammenzudenken 
und danach zu fragen, was individuelle Verhaltensweisen über gesellschaft-
liche Strukturen und Normen aussagen. Das Erfahrungswissen meiner Ak-

6	 Im Laufe der Recherche stoße ich auf Hinweise, welche die Verwendung des begriff-
lichen Repertoires im Fach aus einer postkolonialen Perspektive kritisch hinterfragen. 
So schwingen bei Termini wie ‚Feld‘ (Schramm 2005: 464) oder selbst auch ‚Forschung‘ 
(Nimführ 2022: 782) hegemoniale Konnotationen mit. Sie implizieren einen Exotisie-
rungscharakter und konstruieren eine Dichotomisierung, welche eine klare Grenze zwi-
schen der eigenen Subjektposition und dem ‚anderen‘ Forschungsobjekt setzt (Schramm 
2005). Es verweist auf die Notwendigkeit, die im Fach fest verankerten Begriffe kritisch 
zu beleuchten und eine Diskussion über alternative Bezeichnungen weiterzudenken.



21

teur:innen über (mit-)erlebte Rassismuserfahrungen eröffnet dabei einen 
geeigneten Zugang, wie Philomena Essed darlegt:

„Experiences are a suitable source of information for the study of 
everyday racism because they include personal experiences as well 
as vicarious experiences of racism. In addition, the notion of expe-
rience includes general knowledge of racism, which is an important 
source of information to qualify whether specific events can be gener-
alized. These experiences of racism are made available for academic 
inquiry through accounts – that is, verbal reconstruction of experienc-
es.“ (Essed 1991: 3)

Um dabei ein breites Spektrum an Erfahrungen zu berücksichtigen, habe 
ich mich nicht auf eine spezifische Ausprägung von Rassismen wie anti-
muslimischen oder Anti-Schwarzen-Rassismus beschränkt. Zwar ist mir be-
wusst, dass sie sich in ihrer Funktionsweise und historischen Hintergründen 
durchaus erheblich unterscheiden, wie die Soziolog:innen Hela Lutz und 
Rudolf Leiprecht betonen: „Alle Rassismen unterscheiden sich voneinander, 
und zweifelsohne gibt es zwischen den verschiedenen spezifischen Formen 
des Rassismus erhebliche Unterschiede hinsichtlich ihrer Entstehungs-
geschichte, ihrer Auswirkungen, Inhalte und Funktionen“ (2022: 30). Doch 
letztlich habe ich auf den Oberbegriff Rassismus zurückgegriffen, um vor 
Augen zu führen, dass die Rassismen nicht als kennzeichnendes Merk-
mal den jeweiligen Subgruppen per se inhärent sind und allein diese an-
belangen, sondern Rassismus vielmehr ein gesamtgesellschaftliches Phäno-
men ist (Alexopoulou 2022: 7). Ausgehend von diesen forschungsethischen 
und -methodischen Vorüberlegungen erfolgte schließlich der Zugang zum 
Feld.

Zugang zu Akteur:innen und Forschungsprozess

Der Impulsgeber für diese Forschung und Zugang zum Feld erfolgte über 
eine Veranstaltung eines Vereins, der sich als machtkritisches Netzwerk 
mit Rassismus, Demokratieförderung und der Stärkung marginalisierter 
Perspektiven befasst. Während der Veranstaltung wurde ich durch den Gast-
vortrag eines eingeladenen Speakers auf das Thema Rassismus im Gesund-
heitsbereich aufmerksam. Bereits bei der Diskussion im Rahmen des Vortrags 
nahm ich ein Interesse sowie Expertise meiner ersten beiden Forschungs-
partner:innen wahr. Während ich auf der Veranstaltung weniger in der Rolle 
als weiße Forscherin auftreten und den Raum für meine Forschung ‚zweck-
entfremden‘ wollte, legte ich erst gegen Ende der Veranstaltung den beiden 
Medizinstudent:innen meine Neugier und mein Forschungsinteresse offen.7 
Ich erkundigte mich, ob von ihrer Seite Interesse für ein Interview bestehen 

7	 Dem Verein wurde vorab kommuniziert und transparent gemacht, dass ich mitunter aus 
einem Forschungsinteresse an der Veranstaltung teilnehmen möchte. Aus forschungs-
ethischen Gründen nahm ich mich jedoch bei der Veranstaltung zurück und schlüpf-
te überwiegend in die Rolle der Teilnehmenden. Auf diese Weise wollte ich den anderen 



Heft 19 • 202522 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

würde und tauschte nach einer positiven Reaktion Kontaktdaten aus. Nach-
dem mich das Thema auch nach der Veranstaltung weiter beschäftigte, kam 
ich nach ein paar Wochen auf meine erste Interviewpartnerin Maya zu. Aus 
forschungsethischen Gründen handelt es sich bei diesem Namen und alle 
im Folgenden genannten Namen um Pseudonyme. Nach einem Gespräch 
mit Maya setzte ich mich nach ein paar Monaten erneut mit Anissa, mei-
ner zweiten Interviewpartnerin, in Verbindung. Auf Nachfrage stellte Anissa 
noch den Kontakt zu meiner letzten Interviewpartnerin Dilan her.

Ein weiterer Zugang zum Feld erfolgte unabhängig vom Verein. Nachdem 
mein Forschungsthema klarer umrissen war, gelangte ich über persönliche 
Kontakte zu Martin. Er war sich aufgrund seiner beruflichen Umorientierung 
nach dem Medizinstudium für die Eignung zu einem Gespräch unsicher. Da 
er aber noch Kontakt zu zwei ehemaligen Kommilitonen pflegt, vermittelte 
er mich an David und Sascha weiter. Ab diesem Zeitpunkt setzte das Schnee-
ballsystem ein und beide merkten in den Gesprächen an, sie würden noch 
weitere potenzielle Interviewpartner:innen für mich kennen. Über Sascha 
gelangte ich schließlich noch an Eli.

Auf diese Weise gewann ich über zwei verschiedene Wege Zugang zu mei-
nem Feld und den Akteur:innen. Zwar bewegte ich mich durch das Schnee-
ballsystem in einem ähnlichen Umfeld, dennoch zeichneten sich teils unter-
schiedliche Perspektiven von Medizinstudent:innen auf der einen Seite und 
bereits tätigen Ärztinnen im Klinik- oder Praxisbereich auf der anderen 
Seite ab. Hinzu kam, dass sich bei Anissa, Maya und Dilan eine Expertise in 
der kritischen Auseinandersetzung mit Rassismus in den Gesprächen ab-
zeichnete – sei es durch die Arbeit im Verein, in weiteren Initiativen oder 
durch die Vertrautheit mit dem Bericht „Rassismus und seine Symptome“ 
des Nationalen Diskriminierungs- und Rassismusmonitors. Da das Schnee-
ballsystem erst gegen Ende der empirischen Forschung aufkam, war der 
Forschungsprozess immer wieder durch Phasen des ‚im Feld Sein‘ und des 
sich wieder ‚aus dem Feld Bewegen‘ gekennzeichnet, was wiederum durch 
das Warten und Suchen nach weiteren Zugängen bedingt war. Mit den letz-
ten Interviews wurde schließlich die Forschungsphase abgeschlossen und es 
folgte der Auswertungs- und Analyseprozess ‚außerhalb des Feldes‘, wobei 
hier im Falle von Rückfragen gelegentlich der Kontakt zu meinen Interview-
partner:innen erneut gesucht wurde. Bevor ich umfassender den Auswer-
tungs- und Analyseprozess darlege, möchte ich zunächst das Forschungsfeld 
sowie meine Interviewpartner:innen vorstellen.

Forschungsfeld und Akteur:innen

Bevor ich ausführlicher auf meine Forschungspartner:innen eingehe, komme 
ich zuerst auf den medizinischen Bereich als Forschungsfeld zu sprechen. 
Über die Erzählungen meiner Interviewpartner:innen erhielt ich Einblicke 

Teilnehmer:innen auf Augenhöhe begegnen und den vom Verein geschaffenen Raum 
für Austausch nicht für meine Forschungszwecke vereinnahmen.



23

in unterschiedliche medizinische Abteilungen und Räume: Darunter (fach-
spezifische) Arbeitskontexte in klinischen Einrichtungen, medizinische 
Lehr- und Ausbildungsräume oder allgemeinmedizinische Praxen. Der me-
dizinische Bereich selbst, welcher hier als ethnografisches ‚Feld‘ angesehen 
und konstruiert wird, ist dabei nicht als geschlossene Einheit zu verstehen. 
Die Perspektiven meiner Interviewpartner:innen bilden vielmehr exempla-
rische Ausschnitte aus einem komplexen, größeren Gefüge des deutschen 
Gesundheitssystems. Während sich genauere Einblicke mit der Darstellung 
des empirischen Materials ergeben, wird an dieser Stelle zunächst auf zen-
trale strukturelle und institutionelle Bedingungen im medizinischen Be-
reich eingegangen. Sie dienen dazu, einen übergeordneten Kontext für auf-
geführten Rassismuserfahrungen im empirischen Teil zu bieten.

Auf der strukturellen Ebene zeichneten sich in den vergangenen Jahren 
Transformationsprozesse im medizinischen Sektor ab, welche laut dem 
Psychoanalytiker Steffen Schödwell et al. Auswirkungen auf die Arbeits-
bedingungen in Krankenhäusern haben. Sie führen das Auftreten von dis-
kriminierendem Verhalten mitunter auf die zunehmende Ökonomisierung 
und Effizienzsteigerung im medizinischen Sektor zurück. Dabei haben 
zwei zentrale Reformen diesen Wandel besonders geprägt: Zum einen das 
Selbstkostendeckungsprinzip von 1992, das Krankenhäuser verpflichtet, so 
weit wie möglich die eigenen Kosten zu decken. Zum anderen das 2003 in 
Kraft getretene DRG-System, welches eine pauschale Vergütung für die Be-
handlung der Patient:innen sowie die stationäre Liegedauern vorsieht und 
sich an Diagnosegruppen (Diagnosis Related Groups) orientiert. Die Um-
strukturierungen im Krankenhaus- und Gesundheitssektor hatten Aus-
wirkungen auf die Patient:innenversorgung und den Arbeitsalltag des Per-
sonals. Die Folgen zeigten sich zum Teil in der hohen Arbeitsbelastung des 
Personals, in der zeitlichen Taktung der Patient:innenbehandlung und in 
verkürzten Krankenhausaufenthalten der Patient:innen. Steffen Schöd-
well et al. argumentieren, dass diese strukturellen Bedingungen unter Um-
ständen rassistisches und diskriminierendes Verhalten im medizinischen 
Bereich befördern. Allerdings variiert dies je nach medizinischer Institu-
tion, dem jeweiligen Bereich und dem personellen Kontext (Schödwell et 
al. 2022).

Auf der institutionellen Ebene sind vor allem im Hinblick auf meine 
Forschungsfrage die Unterstützungsangebote und Organisationsstrukturen 
der medizinischen Einrichtungen von Relevanz. Einige meiner Interview-
partner:innen, die an einem Universitätsklinikum studier(t)en oder arbei-
ten, verwiesen dabei auf verschiedene Anlaufstellen  – etwa generelle Be-
schwerdestellen oder spezialisierte Abteilungen für Gleichstellung oder 
Inklusion. Von besonderem Interesse war eine Position an einem Uni-
versitätsklinikum, die sich im Rahmen von Antirassismusarbeit für ein 
respektvolles und diskriminierungssensibles Miteinander im Klinikalltag 
engagiert. Die zuständige Person bietet einerseits Unterstützungsangebote 
im Fall von Diskriminierungserfahrungen für das medizinische Personal 



Heft 19 • 202524 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

und Patient:innen. Andererseits bringt sie sich auf institutioneller Ebene in 
Prozesse der Beratung, Aufklärung und Vernetzung ein. Diese Position war 
in den Gesprächen öfters Thema, sodass in der Analyse ausführlicher auf 
die Wahrnehmung des Angebots eingegangen wird.

Von den Arbeits- und Organisationsstrukturen im medizinischen Bereich 
komme ich nun zu meinen Forschungspartner:innen: Meine ersten drei 
Interviewpartnerinnen waren Medizinstudentinnen höheren Semesters. 
Mein erstes Gespräch führte ich mit Maya. Sie sammelte bereits vor Be-
ginn ihres Studiums erste praktische Erfahrungen im Gesundheitsbereich. 
Derzeit übt sie an einem Universitätsklinikum eine Nebentätigkeit aus und 
engagiert sich darüber hinaus in einer selbstgegründeten studentischen 
Gruppe, die sich aus intersektionaler Perspektive mit Ungleichheiten im 
Gesundheitsbereich auseinandersetzt. Neben Maya redete ich mit Anissa. 
Nach einer zuvor abgeschlossenen Ausbildung in einem Gesundheitsberuf 
nahm sie ihr Medizinstudium auf. Ihre langjährige praktische Erfahrung 
im Klinikalltag prägte ihre Perspektive auf Diskriminierungs- und Rassis-
muserfahrungen im medizinischen Kontext. Über sie gelangte ich an ihre 
Kommilitonin Dilan. Ähnlich wie Maya führt auch sie eine Nebentätigkeit 
an dem Universitätsklinikum aus und bringt dadurch Praxiserfahrung im 
Klinikbereich mit. Meine vier anderen Interviewpartner hingegen hatten 
das Medizinstudium bereits abgeschlossen. Zum einen führte ich ein Ge-
spräch mit Martin, welcher zwar sein Medizinstudium erfolgreich beendete, 
sich aber gegen eine medizinische Weiterbildung entschied und ein neues 
Studium an einer Universität aufgenommen hatte. Für ihn waren die Er-
fahrungen seines Medizinstudiums inzwischen weniger präsent, weshalb 
er mir vor allem weitere Interviewpartner:innen vermittelte und sich unser 
Gespräch etwas kürzer gestaltete. Über ihn gelangte ich an David, welcher 
sich zum Zeitpunkt des Gesprächs in seiner Facharztausbildung zum All-
gemeinmediziner befand. Neben David lernte ich Sascha kennen, welcher 
nach seinem Medizinstudium in Deutschland seit einigen Jahren an einem 
Klinikum tätig ist. Er verwies mich schließlich auf seinen Kollegen Eli, wel-
cher ebenfalls seit einigen Jahren im gleichen Klinikum arbeitet.

Bei meinen Forschungspartner:innen zeigte sich somit eine gewisse Di-
versität  – nicht nur was Alter und gelesenes Geschlecht angeht, son-
dern auch ihre Praxiserfahrungen im medizinischen Bereich und ihr 
Migrationshintergrund. Ein Teil meiner Forschungspartner:innen (Maya, 
Anissa, Dilan, Martin) wurden als Kinder in zweiter Generation in Deutsch-
land geboren und haben jeweils durch beide Eltern beziehungsweise bei 
Martin durch einen Elternteil Migrationsgeschichte (Afghanistan, Iran, Tür-
kei, Marokko). Der andere Teil meiner Forschungspartner hingegen be-
sitzt eigene Migrationserfahrungen. David wurde in Südamerika geboren 
und kam bereits als Kind nach Deutschland. Sascha kam aus einem ost-
europäischen Land nach Deutschland und nahm hier ein Medizinstudium 
auf. Eli ist ebenfalls in einem osteuropäischen Land aufgewachsen und kam 
nach seinem abgeschlossenen Medizinstudium nach Deutschland. Durch 



25

ihren unterschiedlichen Hintergrund sind meine Forschungspartner:in-
nen nicht gleichermaßen von Rassismus betroffen. Viele von ihnen merk-
ten an, dass man sie durch ihren Namen und/oder durch ihr Äußerliches 
in bestimmten Situationen auch ‚white passen‘ könne – das heißt, dass sie 
also von anderen in ihrem Alltag als deutsch weiß gelesen werden. Unter-
schiedliche Betroffenheiten von Rassismus werden in meiner Analyse im 
Folgenden mitgedacht und berücksichtigt, ohne diese zu hierarchisieren. 
Wie bereits erwähnt geht es mir vor allem darum, ein diverses Verständnis 
von Rassismus in seinen unterschiedlichen Facetten nachzuzeichnen und 
subjektiv nachzuspüren.

Vorgehen der Datenerhebung und -auswertung

Mit dem Anliegen der Arbeit, von Rassismus betroffene Personen zu Wort 
zu kommen zu lassen, entschied ich mich bei der Methodenauswahl für leit-
fadengestützte Interviews. Denn insbesondere Interviews bieten den Raum 
für Austausch und das Teilen subjektiver Sichtweisen (Thomas 2019). Die 
Interviews selbst waren halbstandardisiert und durch einen Leitfaden ge-
stützt, welcher mehr als Orientierungspunkt statt als starre Verlaufsvorgabe 
dienen sollte. Denn meinen Gesprächspartner:innen sollten nicht das Ge-
fühl vermittelt bekommen, der Verlauf des Gespräches werde allein durch 
meine Fragen bestimmt. Vielmehr wollte ich meinem Gegenüber genau-
so Handlungsmacht über den Verlauf des Gespräches überlassen (Spirito-
va 2014: 121). Davon unabhängig erfüllte die Vorbereitung eines Leitfadens 
für mich auch eine selbstreflexive Funktion im Forschungsprozess: Meine 
Fragen niederzuschreiben, half mir, eigene Vorbehalte oder eventuelle Vor-
urteile, die ich mit ins ethnografische Feld bringen könnte, zu hinterfragen. 
Auf diese Weise wollte ich umgehen, selbst rassistisches Vokabular zu nut-
zen oder rassistische Narrative zu reproduzieren. Fragen, die mir in der kri-
tischen Rückschau dennoch problematisch erschienen, überarbeitete ich für 
die Folgeinterviews und optimierte auf diese Weise von Interview zu Inter-
view meinen Leitfaden. Beim Erstellen des Leitfadens selbst orientierte ich 
mich am SPSS-Verfahren der Sozialwissenschaftlerin Cornelia Helfferich – 
also dem Sammeln, Prüfen, Sortieren und Subsumieren von Fragen (Helf-
ferich 2011). Dieses Verfahren bringt den Vorteil, dass es „der Vergegen-
wärtigung und dem Explizieren des eigenen theoretischen Vorwissens und 
der impliziten Erwartungen an die von den Interviewten zu produzieren-
den Erzählungen“ (Helfferich 2011: 182) dient, was mir bei einer rassismus-
kritischen Forschung umso wichtiger erscheint. Mir ist bewusst, dass gera-
de die „produzierenden Erzählungen“ (Helfferich 2011: 182) für mich als 
Forscherin zwar die Basis meines empirischen Materials bilden, für meine 
Forschungspartner:innen aber mit Unbehagen verbunden sein können. Um 
meinen Interviewpartner:innen bereits bei der Kontaktaufnahme gewisse 
Hemmungen zu nehmen, wurde im Anschreiben kommuniziert, dass sich 
das Gespräch danach richten kann, welche persönlichen Berührungspunkte 
sie zum Forschungsthema haben und was sie teilen möchten. Zudem habe 



Heft 19 • 202526 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

im Kontakt mit den Interviewpartner:innen erläutert, dass sich mein Inte-
resse danach richtet, welche Erfahrungen sie im Arbeitsalltag (mit-)erlebt 
haben, wie mit Rassismus im Gesundheitswesen umgegangen wird und wel-
che strukturellen Angebote es diesbezüglich gibt. Auch wenn dadurch die 
Gespräche bereits in eine bestimmte Richtung gelenkt wurden und ich bei 
meinen Gesprächspartner:innen eine gewisse Erwartungshaltung erzeugte, 
entschied ich mich bewusst für das offene und transparente Kommunizieren 
meines Erkenntnisinteresses. Transparenz war mir wichtig, auch um meinen 
Gesprächspartner:innen mögliche Unsicherheiten zu nehmen. Einerseits 
hätten diese sonst gegebenenfalls ihre eigene Kompetenz als Interviewpart-
ner:innen (noch stärker) angezweifelt, andererseits hätte eine knappe Ge-
sprächsanfrage im Kontext von Rassismuserfahrungen möglicherweise ein 
Gefühl der Befremdlichkeit ausgelöst.

Die Interviews selbst fanden alle im öffentlichen Raum, konkret in Cafés, 
statt. Bis auf zwei meiner Interviewpartner:innen hatte ich keine der Per-
sonen vorher kennengelernt. Eine Einladung zu jemanden nach Hause 
erschien mit deshalb zu intim. Gleichzeitig ging ich damit die Gefahr ein, 
dass in einem öffentlichen Raum wie einem Café, weniger eine vertraute 
Atmosphäre geschaffen werden kann. Gerade das Reden über persönliche 
Themen wie die eigenen Rassismuserfahrungen bedingt das Vorhanden-
sein sogenannter safe(r) spaces (Can 2022: 405). Diesen konnte ich mei-
nem Gegenüber als weiße Forscherin ohnehin nicht gewähren. Dennoch be-
rücksichtigte ich bei der Auswahl der Cafés, dass wir nicht Tisch an Tisch 
mit Sitznachbar:innen sitzen, um zumindest ansatzweise eine vertraute At-
mosphäre zu schaffen. Außerdem war es mir wichtig, das Gespräch zu Be-
ginn mit allgemeinen Fragen zum Kennenlernen aufzulockern. Ich erzählte 
meinem Gegenüber von mir, meinem Studium und meiner Forschung, um 
eine Forschende-Beforschte-Hierarchie abzuschwächen. Da ich vor allem 
im Gespräch mit Martin feststellte, dass sich mein Gegenüber durch meine 
Interviewanfrage in die Rolle gedrängt fühlte, als rassistisch markierte Per-
son automatisch als Expert:in für Rassismus gesehen zu werden, versuchte 
ich dies in den folgenden Interviews stärker zu reflektieren und aktiv zu the-
matisieren. Zu Beginn der darauffolgenden Gespräche stellte ich klar, dass 
es mir in den Interviews vor allem um persönliche Erfahrungen und Sicht-
weisen und nicht um objektive Darstellungen ging, in denen mein Gegen-
über als Token8 – also als Repräsentant:in für eine ganze Gruppe – gesehen 
wird. Dies würde tendenziell rassistische Perspektiven reproduzieren. Um 
sicherzugehen, dass sich meine Gesprächspartner:innen wohlfühlen und 
im Gespräch, wenn nötig, auch eigene Grenzen setzen, ermutigte ich sie, 
mir nur das mitzuteilen, was sie teilen wollten. Ohnehin offenbarte sich in 

8	 Der Begriff geht auf die amerikanische Soziologin Rosabeth Moss Kanter zurück und 
bezieht sich auf marginalisierte Personen, welche in dominanten Gruppen als Reprä-
sentant:innen ihrer jeweiligen Gruppe betrachtet werden. Sie prägte den Begriff in ih-
rer Studie zu Geschlechterverhältnissen in Industrieunternehmen, in welcher sie die 
Machtdynamiken und Rollenzuweisung von Frauen in männlich dominierten Arbeitsbe-
reichen untersuchte. (Kanter 1977).



27

den Gesprächen, dass die Rassismuserfahrungen im Berufs- und Studien-
alltag nicht immer über den Akt des Erzählens direkt abrufbar sind. Für 
den Erzählforscher Albrecht Lehmann ist das Erzählen von Erfahrungen 
schließlich dadurch bedingt, wie sie erinnert werden. Das bedeutet, dass 
eine Erfahrung nur erzählt werden kann, wenn ihr zum einen ein subjekti-
ver Sinn zugeschrieben wurde. Zum anderen muss die Erinnerung im Mo-
ment des Erzählens präsent und zugänglich sein (Lehmann 2007). Gerade 
in Verbindung mit dem Erinnern und Abrufen von Rassismuserfahrungen 
kann die bereits thematisierte Alltäglichkeit von Rassismus eine Rolle spie-
len, die zu einer Normalisierung bis hin zu einer Banalisierung der Dis-
kriminierungserfahrungen führt (Terkessidis 2004: 208). Dilan reflektiert: 
„Also es ist wirklich so viel […], dass ich das so ein bisschen aufrufen muss, 
weil man das irgendwie verdrängt zum Schutze für sich und […] weil es eben 
tagtäglich Millionen Sachen gibt“.9 Zum einen ermöglichte ich meinen For-
schungspartner:innen relativ zu Beginn des Gespräches mit generellen und 
offenen Fragen, mir einen Einblick in ihren persönlichen Bezug und indi-
viduelle Wahrnehmung des Forschungsthemas zu bieten. Zum anderen er-
wiesen sich jedoch auch Nachfragen nach bestimmten (strukturellen) Fak-
toren, welche meiner Vermutung nach im Zusammenhang mit Rassismus im 
medizinischen Bereich stehen könnten, als Impulsgeber für das Gespräch. 
Das Wissen über die Faktoren entnahm ich sowohl aus Forschungsstudien 
zu dem Thema sowie aus den ersten Interviews. Spannend war für mich, wie 
unterschiedlich die Gespräche mit den sieben Gesprächspartner:innen ver-
liefen. Manche Gespräche waren sehr persönlich, andere gaben mir eher 
einen Einblick in Arbeitsstrukturen und -praktiken. Vor allem das letzte Ge-
spräch mit Dilan wühlte mich in der Interviewsituation selbst emotional auf. 
Das Teilen ihrer persönlichen Erfahrungen sowie ihrer Gedanken und Ge-
fühle evozierte, dass die Rolle zwischen meinem persönlichen und empa-
thischen Ich sowie meinem forschenden und vermeintlich neutralen Ich 
verschwamm. Die angestrebte Balance zwischen vertrauter Nähe und pro-
fessioneller Distanz geriet aus dem Gleichgewicht. Es stellte mich vor die 
Herausforderung, meine eigene Beklommenheit in der Interviewsituation 
wahrzunehmen und zu akzeptieren, ohne mit meinen eigenen Emotionen zu 
viel Raum einzunehmen. Gleichzeitig können, so schreiben die Erziehungs-
wissenschaftler:innen Veronika Kourabas und Paul Mecheril,

„[d]as Anerkennen und die Nicht-Banalisierung der Rassismus-
erfahrungen des Gegenübers, eine Sensibilität für und ein Wissen über 
die Affektgeladenheit des Themas Rassismus sowie das Eingestehen 
möglicher Verstehensklüfte  […] als kommunikative Beziehungs-
maximen einer rassismuskritischen geleiteten Auseinandersetzung 
verstanden werden.“ (Kourabas/Mecheril 2022: 27)

Die Frage, wie ich mit dieser Affektgeladenheit und den Machtasymmetrien 
in den Gesprächen umgehe, begleitete mich auch im Prozess der Daten-

9	 Interview mit Dilan vom 15. 4. 2024 (Material liegt bei der Autorin).



Heft 19 • 202528 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

auswertung. Um gerade die nonverbalen Handlungen wie das eben be-
schriebene Nähe-Distanz-Verhältnis oder die räumliche Atmosphäre zu er-
fassen, habe ich meine Eindrücke zeitnah nach den Gesprächen in meinem 
Forschungstagebuch festgehalten und reflektiert. Für die Verschriftlichung 
der Interviews selbst und die Auswertung der Daten wurde mit dem Soft-
ware-Programm MAXQDA gearbeitet. Insbesondere mit der Transkription 
der Gespräche geht immer auch eine Konstruktion und erste Interpretation 
der Datenbasis einher, die mir als Forscherin eine Deutungsmacht ver-
leiht. Ich war mir bewusst, dass die Transkripte kein exaktes Abbild der Ge-
spräche darstellen und vor allem nonverbale Handlungen und Machteffekte 
nur schwer abbildbar sind. Der Sprachwissenschaftler Persson Perry Baum-
gartinger verweist darauf, dass zu diesen Handlungen eben auch „die emo-
tionale Konstruktionsarbeit von Personen, die nicht in ihrer Hauptsprache 
sprechen oder parallel zum Sprechen eine diskriminierende Äußerung ver-
arbeiten (das kann sich u. a. in Pausen zeigen)“ (2014: 107) zählt. Insofern 
wurde das Setzen von Pausen in den Transkripten berücksichtigt, während 
Satzkonstruktionen teilweise geglättet wurden, denen ich keine Analyse-
relevanz beimaß. Nach dem Verfassen und einer ersten Sichtung der Tran-
skripte, folgte mit dem Kodierprozess das Organisieren und Aufbrechen der 
Datenstruktur (Breidenstein et al. 2020). Das Kodieren wurde an dem von 
Glaser und Strauss entwickelten Kodierverfahren vom offenen, axialen und 
selektiven Kodieren orientiert. Das heißt, es wurden im zyklischen Prozess 
gegenstandsnahe Begriffe gesammelt, in einem weiteren Schritt die Begriffe 
abstrahiert sowie in ihrem Kontext und in ihren Relationen zueinander ver-
ortet, um abschließend beim selektiven Kodieren die Codes zu konkretisie-
ren und ein Kernkategoriensystem herauszuarbeiten. Vor dem Hintergrund 
des theoretischen Samplings wurden die Daten hierbei auch nach Relevanz 
und Kontrastierungen untersucht (Truschkat 2011). Sobald sich abzeichnete, 
dass die Kategorien in ihrem Gerüst ausreichend fundiert waren, näherte 
ich mich dem erwünschten Moment der theoretischen Sättigung (Corbin/
Strauss 2015: 240). Insofern es möglich war, versuchte ich in dem Kodier-
verfahren Ereignisse und Umstände im Zusammenhang mit Rassismus im 
medizinischen Bereich zu benennen, zu relationieren sowie mithilfe von 
Distanzierungen auf einer übergeordneten Metastruktur zu verorten. Dabei 
ging es im Laufe dieses Prozesses darum, eine Offenheit und Sensibilität für 
die Daten zu wahren, um nicht dem Unterfangen des „going method“ (Brei-
denstein et al. 2020: 127) zu unterliegen und den Blick fürs Ganze zu ver-
lieren oder ethnografischen Grundlogiken zu unterlaufen.

Eigene Positionierung und forschungsethische Reflexion

„[…] ich hätte nochmal persönlich gerade eine Frage. Wieso bist du 
eigentlich an dem Thema so interessiert? Du engagierst dich ja auch 
irgendwo mit deiner Masterarbeit, dass du dich diesem Thema wid-
mest? Hast du denn irgendwie Berührungspunkte, wenn ich fragen 
kann?“ (Interview mit Dilan vom 15. 4. 2024)



29

Dies ist eine berechtigte Frage, die mir eine:r meiner Forschungspart-
ner:innen gegen Ende des Gespräches stellte. Damit sprach Dilan den Ele-
fanten im Raum an, warum ich mich als weiße Person mit diesem Thema 
auseinandersetzen und mich für dieses Thema engagieren möchte. In An-
betracht dessen ist es mir wichtig, mich als weiße Forscherin in meinem 
machtdurchzogenen Feld klar zu positionieren. Der folgende Abschnitt 
soll daher offenlegen, auf welchen forschungsethischen Grundlagen diese 
Arbeit gründet.

Ob eine deutliche Positionierung und ein bewusstes Eingreifen von Kultur-
wissenschaftler:innen in ‚ihr‘ Feld legitim und wünschenswert sind und wie 
sich dies gegebenenfalls umsetzen lässt, wird seit einigen Jahren im Rahmen 
der Engaged Anthropology diskutiert (Low/Engle Merry 2010: 204). Wenn ich 
meine Forschung stärker als solche konzipiert hätte, wäre es möglich ge-
wesen, mich kritisch mit politischen Entscheidungsprozessen im Gesund-
heitswesen zu befassen. In Zusammenarbeit mit meinen Forschungspart-
ner:innen hätte ich im Sinne des „powersharings“ (Can 2022: 404) Macht 
geteilt und gemeinsam Wissen generiert, um Handlungsstrategien für den 
Umgang mit Rassismus in medizinischen Bereichen zu entwickeln. Vor 
allem partizipative Ansätze erschienen mir durchaus produktiv, überstiegen 
in den meisten Fällen jedoch meine Kapazitäten als einzelne Forscherin. 
Gleichwohl vertrete ich in der Forschung das Handlungskonzept des „em-
powersharings“ (Can 2022: 402) als ethische Haltung und Verantwortung. In 
Bezug zur Feldkonstruktion und Fragestellung richte ich dementsprechend 
den Fokus meines Interesses nicht nur auf die (mit-)erlebten Rassismus-
erfahrungen. Vielmehr sollten die Gespräche mit meinen Forschungspart-
ner:innen ebenso den Raum schaffen, über die Umgangsweisen mit den 
Diskriminierungserfahrungen zu sprechen oder über mögliche Handlungs-
strategien nachzudenken. Vor diesem Hintergrund betrachtete ich mein 
Gegenüber als

„handlungsmächtiges Subjekt […], das nicht seinem Schicksal ohn-
mächtig ausgeliefert ist, sondern grundsätzlich über die Potenzialität 
verfügt, als Akteur*in Selbstbestimmung und (Selbst-)Verantwortung 
auf sein Leben und die Welt wirken und damit in der Innen- wie auch 
der Außenwendung Veränderung herbeiführen zu können.“ (Can 
2022: 404)

Insbesondere aus einem machtkritischen Ansatz wird dabei gefragt, wie 
durch die herbeigeführte Veränderung bestehende Machtasymmetrien um-
gestaltet und ausbalanciert werden können (Can 2022). Allerdings verlangt 
das Forschungsfeld nicht nur eine Sensibilität gegenüber den gesellschaft-
lichen Machtverhältnissen in den medizinischen Bereichen. Genauso er-
fordert mein Forschungsvorhaben, mich kritisch mit den Machtpositionen 
zwischen mir und meinen Forschungspartner:innen auseinanderzusetzen, 
wie Halil Can betont:



Heft 19 • 202530 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

„Powersharing im Kontext von Rassismus erfordert dabei von als Weiß 
positionierten Menschen ein selbstkritisches und selbstreflektiertes 
Bewusstsein über die eigene Verstricktheit in der rassistischen 
Machtmatrix, ein Bewusstsein darüber, Träger von Macht, Kapitalien 
und Privilegien zu sein und damit aus der privilegierten Dominanz-
position die rassistischen Machtverhältnisse mit zu reproduzieren.“ 
(Can 2022: 413)

Inwiefern man als weiße Forscher:in in rassistische Verhältnisse verstrickt ist 
oder diese gar reproduziert, knüpft an die Debatten der bereits aufgezeigten 
Kritischen Weißseinsforschung an (Piesche 2005). Vor diesem Hintergrund 
stellt sich mir die Frage, aus welcher Position und aus welcher Perspektive 
heraus ich Wissen generiere. Die feministische Theoretikerin Donna Hara-
way prägte hierfür den Begriff des „situated knowledges“ (1988: 581), wel-
cher darauf verweist, dass Wissen nie objektiv sein kann. Konkret bedeutet 
das, wie ich im Kontext dieser Arbeit Alltagsrassismus erforsche, ist Haraway 
folgend, durch meine eigene Sozialisierung und verinnerlichte Denkweise 
geprägt. Auch meine Forschung ist in einem historischen, kulturellen, öko-
nomischen und sozialen Kontext situiert (Haraway 1988). Ein wichtiger Teil 
dieser Arbeit ist deswegen auch die Reflexion dessen, inwiefern ich als weiße 
Forscher:in in rassistische Denkstrukturen in der Wissenschaft wie auch 
der Gesellschaft eingebunden bin und wie ich gegebenenfalls bestehende 
Dominanzverhältnisse durch meine Forschung untermauere (Junker 2005: 
433). Ein Nichtthematisieren dieser Machtstrukturen und ein vermeintlicher 
Neutralitäts- und Objektivitätsanspruch würde für die Ethnologin Kathari-
na Schramm eine „silencing practice“ (2005: 467) des Faches fortführen und 
erweist sich gerade durch dessen historisches Erbe als besonders problema-
tisch (Schramm 2005).

Ein wichtiger Aspekt war dabei für mich, dass Reflexion, wie Schramm es 
formuliert, „demnach nicht allein aus dem Selbst heraus geleistet werden 
[kann], sondern sie ist das Produkt eines Interaktionsprozesses“ (2005: 470). 
Auch meine Reflexion wurde nicht allein von mir jeweils vor oder nach den 
Gesprächen an meinem Schreibtisch geleistet. Viel Input und Gedanken 
wurden erst durch die Interaktion mit meinem Gegenüber angeregt. Sei es 
zum einen das bereits erwähnte Hinterfragen der von mir zugewiesenen 
Rolle meiner Gesprächspartner:innen als Expert:innen für das Thema, was 
mir meine dahinter projizierte Erwartungshaltung widerspiegelte. Auch um-
gekehrt wurde ich von einem Gesprächspartner als Expertin für das Thema 
betitelt, was in mir zunächst Irritation auslöste. Gleichzeitig veranschaulichte 
es mir meine Wahrnehmung als weiße Akademikerin und Trägerin von Wis-
sen. Oder sei es zum anderen auch das knappe und kurz angebundene Ant-
worten auf meine Fragen zu Gesprächsbeginn in einer Interviewsituation, 
was mir ebenfalls zu erkennen gab, dass sich die Person durch mein wissen-
schaftliches Interesse am Thema zu einem Neutralitäts- und Objektivitäts-
anspruch verpflichtet fühlte. Die Begegnungen im Feld stoßen viel in mir an 
und forderten mich zu einem sensibleren Umgang und einer deutlicheren 



31

Sichtbarmachung meines Forschungsanliegens heraus. Die Frage zu Be-
ginn des Abschnittes steht exemplarisch dafür. Daher ist es mir wichtig, hier 
nicht zu unterschlagen, dass meine Forschungspartner:innen entscheidend 
zu meinem Aushandlungs- und Reflexionsprozesses beigetragen haben, in-
dem sie mir mitunter die Begrenztheit wie auch Problematik meiner eigenen 
Perspektiven vor Augen führten.

Was sich letztlich in meiner Forschung nicht auflösen lässt: Ich schreibe in 
dieser Arbeit über von Rassismus betroffene Personen. Gerade eine rassis-
muskritische Auseinandersetzung aus einer weißen Perspektive kann für die 
Literatur- und Kulturwissenschaftlerin Peggy Piesche in einer „wieder alles 
vereinnahmenden Selbstreferenzialität“ (2005: 15) münden (Junker 2005: 
436). Die Diskussion, wer sich überhaupt das Recht nehmen kann, über an-
dere zu schreiben, kam in der Kulturwissenschaft mit der Writing-Culture-
Debatte auf (Massmünster 2014). Um diese Problematik zumindest teilweise 
abzuschwächen, ist es ein Anliegen der Arbeit, meine Interviewpartner:in-
nen mittels direkter Zitate zu Wort kommen zu lassen und deren Stimme 
sowie Wissen sichtbar zu machen. Ein kollaborativer Ansatz, der durch 
die Zusammenarbeit mit meinen Forschungspartner:innen beispielsweise 
im Schreibprozess eine Vielstimmigkeit integriert hätte, erwies sich durch 
die zeitlich und ökonomisch begrenzten Ressourcen meiner Akteur:innen 
wie ebenso meinerseits als schwer realisierbar. Zuletzt achtete ich selbst-
verständlich während des gesamten Forschungsprozesses darauf, dass sich 
die Teilnahme an den Gesprächen nicht negativ auf meine Forschungspart-
ner:innen auswirken könnte. Damit einher gingen Fragen der Anonymisie-
rung und des Datenschutzes (Unger 2014). Zum einen sagte ich meinen In-
terviewpartner:innen eine völlige Anonymisierung zu. Zum anderen legte 
ich offen, wofür die Aufzeichnung der Gespräche nützlich sei und was mit 
den Daten passiere. Die erhobenen Forschungsdaten wurden bereits im 
Auswertungsprozess anonymisiert in geschützten Clouds gesichert.

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass sich die Arbeit keinesfalls einem 
Neutralitätsanspruch verpflichtet, sondern klar positioniert. Dabei geht es 
nicht nur um die kritische Auseinandersetzung mit den rassistischen Struk-
turen und Praktiken sowie Weißsein im medizinischen Bereich, sondern 
auch um die kritische (Selbst-)Reflexion im Forschungsprozess. Daher gilt 
es, mein eigenes Weißsein in der Forschung anzuerkennen, mitzudenken und 
die damit verbundene Machtposition kritisch zu hinterfragen beziehungs-
weise hinterfragen zu lassen. Darüber hinaus betrachte ich meine For-
schungspartner:innen zum einen als handlungsmächtige Subjekte in ihrem 
Arbeits- und Studienalltag, die nicht nur passiv den Rassismuserfahrungen 
ausgesetzt sind, sondern je nach verfügbaren Ressourcen auch aktiv darauf 
reagieren. Zum anderen nehmen sie im Forschungsprozess eine relevante 
Rolle als Akteur:innen in der Wissensproduktion ein. Ihre Erfahrungen und 
ihr Wissen sollen nicht unterschlagen, sondern sichtbar gemacht werden. 
Vor allem da ich mir der Begrenztheit meines eigenen Wissens über rassis-
tische Verhältnisse bewusst sein muss (Junker 2005: 430).



Heft 19 • 202532 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Empirische Ergebnisse: Rassismus in der Medizin und der Umgang damit

Im Folgenden werden in drei zentralen Kapiteln die empirischen Ergeb-
nisse vorgestellt. Im Laufe der Auswertung und der Entwicklung des Kate-
goriensystems erwies es sich als sinnvoll, die umfassenden Erscheinungen 
von Alltagsrassismus im medizinischen Bereich sowie den Umgang mei-
ner Interviewpartner:innen damit in drei große Bereiche zu untergliedern. 
Zum einen werden mit dem Thema der Sprachbarrieren und der ärztlichen 
Aufklärung strukturelle Hürden und die (mögliche) Bewältigung dieser be-
trachtet. Zum anderen wird sich der interpersonalen Beziehung zwischen 
Ärzt:innen und Patient:innen oder auch zwischen Lehrpersonal und den 
Student:innen zugewendet und Praktiken der Differenzierung durch Oth-
ering beleuchtet. Zuletzt wird sich den epistemischen Wissensordnungen 
in Lehre und Forschung zugewendet und eruiert, wo bestehende Macht-
strukturen einerseits sichtbar werden. Mit der Frage, welche Wissenslücken 
und marginalisierte Stimmen sich offenbaren, richtet sich andererseits die 
Perspektive ebenso auf das Aufbrechen der hierarchischen Ordnungen. Der 
letzte Abschnitt lässt sich zudem als Ausblick verstehen, in welchem der 
Handlungsbedarf im medizinischen Bereich diskutiert wird. Auf diese Weise 
werden drei große Ebenen des Rassismus thematisiert: seine Verankerung 
in Strukturen, Praktiken und Institutionen. Die Zuordnung zu diesen Kate-
gorien war selten eindeutig. Vielmehr überschneiden sich die drei Bereiche 
und sind miteinander verwoben. Die Darstellung der Ergebnisse ist daher 
meine eigene Lesart der Interviews – sie ließe sich aber gewiss auch anders 
deuten und strukturieren.

Der Umgang mit Sprachbarrieren: die Bewältigung struktureller Hürden

Ein zentrales Thema in den Gesprächen war der Umgang mit Sprach-
barrieren. Denn Sprachbarrieren gehören zum Arbeitsalltag meiner Inter-
viewpartner:innen dazu. Zum einen erleben Personen wie Eli sie im eigenen 
Arbeitsalltag. Allerdings wirken sich seinem Eindruck nach die kleinen Ver-
ständnisschwierigkeiten nicht auf die Ärzt:innen-Patient:innen-Beziehung 
aus.10 Viel deutlicher zeigen sich Sprachbarrieren in der Begegnung mit 
nicht deutschsprachigen Patient:innen beziehungsweise mit Patient:innen 
mit unzureichenden Deutsch-Sprachkenntnissen. Wie eine gemeinsame 
Kommunikationsbasis geschaffen werden kann und somit eine gleich-
wertige Behandlung für alle Patient:innen gewährleistet wird, stellt das ärzt-
liche Personal vor strukturelle Herausforderungen. In der Ausbildung wird 
meinen Interviewpartner:innen zufolge den angehenden Ärzt:innen ver-
mittelt und im Arbeitsalltag nahegelegt, in solchen Fällen Dolmetscher:in-
nendienste hinzuzuziehen. Welche Rolle die ärztliche Aufklärung spielt 
und in welchen Fällen diese einfach umgangen wird, soll im Folgenden auf-
gezeigt werden, bevor ausführlicher auf die Dolmetscher:innendienste ein-
gegangen wird. Zugleich zeigte sich in den Gesprächen, dass viele meiner 

10	 Interview mit Eli vom 14. 4. 2024 (Material liegt bei der Autorin).



33

Interviewpartner:innen mehrsprachig aufgewachsen sind und/oder mehr 
Sprachen als nur ihre Muttersprache(n) beherrschen. Diese Mehrsprachig-
keit kann ihnen daher den Umgang mit Sprachbarrieren erleichtern, gleich-
zeitig allerdings auch andere dazu verleiten, sie in die Rolle der (Sprach-)
Vermittler:innen zu stecken, was abschließend veranschaulicht wird.

Zwischen ‚einfach machen‘ und gewissenhafter Aufklärung

Grundlegend kann sich der Umgang mit Sprachbarrieren je nach medizi-
nischem Personal sowie medizinischem Bereich unterscheiden. Allerdings 
kam in den Gesprächen ein Muster zur Sprache, bei welchem medizinisches 
Personal dazu tendiere, im Falle von Sprachbarrieren ‚einfach zu machen‘, 
statt ihre Patient:innen über das Vorgehen und die Behandlung aufzuklären. 
Anissa legt dar: „Patienten mit Sprachbarrieren, da wird einfach gemacht. 
Also so dieses ‚egal, wir hängen ihm jetzt mal das an, wir machen jetzt das‘. 
Und der Patient lässt alles über sich ergehen so, ne.“11 Wie sie schildert, hatte 
sie bei Patient:innen mit Sprachbarrieren Situationen beobachtet, in wel-
chen ohne Absprache mit den Patient:innen gehandelt wurde und die Pa-
tient:innen dies über sich ergehen lassen müssen. Auch Dilan bestätigt die-
sen Umgang: „Aber ich muss sagen, bei den Patienten, die nicht deutsch 
sprechen, dann ist die Versorgung schon generell so ein bisschen über deren 
Kopf hinweg, leider Gottes.“ Ein ausführliches Beispiel über einen mit-
erlebten Fall zwischen einem Anästhesisten und einem ukrainischen Pa-
tienten im Operationsraum schildert Maya:

„[…] der Patient sollte für die Narkose vorbereitet werden und 
ähm (…)12 da meinte dieser Oberarzt zu dem Pfleger, der diesen ukrai-
nischen Patienten mitbetreuen sollte, er würde gar nicht lange Faxen 
machen wollen bei dem Patienten. Also der Oberarzt (…) würde ihn 
einfach schnell medikamentös in Narkose versetzen wollen und ihm 
gar nicht viel drum herum an Fragen stellen wollen. Es gibt halt so be-
stimmte Sicherheitsfragen, die man immer vorher stellt. Oder auch so 
ein bisschen, dass man auch ein angenehmes Gespräch beginnt, be-
vor man jemanden in Narkose versetzt.“13

Sie führt kurz darauf weiter aus:

„Also dieser ganze (…) psychosoziale Teil ist ein Aspekt einer Nar-
kose, der sollte bei ihm halt übersprungen werden und wurde dann 
auch bei ihm übersprungen. Ihm wurde halt schnell so ein venö-
ser Zugang gelegt, über den man halt dann ein Narkosemedikament 
verabreichen konnte und dann war er halt weg und konnte operiert 

11	 Interview mit Anissa vom 19. 12. 2023 (Material liegt bei der Autorin).
12	 Die runden Klammern symbolisieren gemäß den verwendeten Transkriptionsvorgaben 

Sprechpausen, während die eckigen Klammern von mir vorgenommene Auslassungen 
beim Zitieren markieren.

13	 Interview mit Maya vom 25. 11. 2023 (Material liegt bei der Autorin).



Heft 19 • 202534 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

werden. Und (…) also ich war ein bisschen frustriert, also sehr frus-
triert, als ich davon mitbekommen habe, weil ich das einfach un-
gerecht fand. Dieser Patient wurde anders behandelt, weil er eben 
nicht deutschsprachig war (…), kein deutscher Staatsbürger war und 
aufgrund dieser Tatsachen anscheinend auch ein unangenehmer Pa-
tient war, weil er in ihm einen gewissen Mehraufwand gesehen hat. 
Den man aber letztlich eigentlich hätte (…) ähm aufbringen können, 
weil eben eine dolmetschende Person eigentlich schon anwesend war 
und es auch die eine Hausärztin gab. Und ich dachte mir, mit ein biss-
chen mehr Zeit hätte/ (…) also in diese Patienten müsste man eigent-
lich mehr Zeit stecken, um ihnen eine gleichwertige Versorgung an-
bieten zu können, die sie ja auch genauso verdienen wie alle anderen 
deutschsprachigen, die dort behandelt werden. Und ja, da finde ich, 
wurde Zeit an der falschen Stelle gespart. So teilweise aus egoisti-
schen Gründen heraus einfach.“

Wie spürbar wird, deutet Maya die Sprachbarriere als einen (zeitlichen) 
Mehraufwand für den Anästhesisten. Statt den Patienten mit ein paar Fra-
gen und Worten auf die Verabreichung der Narkose vorzubereiten, wollte 
der Anästhesist „keine Faxen machen“. Maya empfindet diese Ungleich-
behandlung als frustrierend, da der ukrainische Patient durch den Mehr-
aufwand zu einem unbequemen Patienten erklärt und mit ihm anders um-
gegangen wurde. Wenn Patient:innen nicht auf Augenhöhe begegnet wird 
und sie nicht als handlungsfähige Subjekte anerkannt werden, wird dies 
im Bericht „Rassismus und seine Symptome“ vom Nationalen Diskriminie-
rungs- und Rassismusmonitor mit der Praktik des Silencing in Verbindung 
gebracht (DeZIM 2023: 174–175). Sobald, wie in dem von Maya geschilderten 
Fall oder auch in den Beobachtungen von Anissa und Dilan, das medizini-
sche Personal ‚einfach macht‘, wird den Patient:innen mit unzureichenden 
Deutschkenntnissen ohne Dolmetscher:innen die Möglichkeit genommen, 
zu sprechen. Wenn die Literaturwissenschaftlerin Spivak konstatiert, „Spre-
chen und Hören machen den Sprechakt erst vollständig“ (2008: 127), dann 
verweist dies auf das bewusste Nicht-zuhören-Wollen des medizinischen 
Personals bei Patient:innen mit Sprachbarrieren. Es resultiert daraus ein 
unvollständiger Sprechakt, der ein hierarchisches Machtgefälle hervorruft. 
Die Klinik wird in dem Fall zu einem Bereich, in dem den Patient:innen mit 
Sprachbarrieren keine Artikulationsmöglichkeiten und dementsprechend 
Eigenmacht zugesprochen wird. Mit dem über den Kopf entscheiden, finden 
deren Bedürfnisse kein Gehör. Wenn man diese Praktik des Silencing jedoch 
im Kontext betrachtet, werden den Schilderungen meiner Interviewpart-
ner:innen zufolge solche Fälle insbesondere in den klinischen Bereichen mit 
hohem Zeitdruck offensichtlich. Zeit sei laut meinen Interviewpartner:in-
nen in der Klinik eine knappe Ressource, was in der Folge das ‚einfach Ma-
chen‘ und das Umgehen einer Übersetzung nach sich ziehen kann.

Auch David ist mit dem Zeitdruck durch seinen Arbeitsalltag in Ärzt:innen-
praxen vertraut. Während man ihm zufolge für Patient:innengespräche im 



35

Durchschnitt fünf bis zehn Minuten einplane, gestalten sich die Gespräche 
mit Patient:innen mit Sprachbarrieren zeitaufwendiger. Wie er jedoch be-
tont, bestehe hierbei oft die Bemühung, sich trotzdem Zeit für ein Gespräch 
zu nehmen:

„[…] aus medizinischer Sicht nimmt man sich ja die Zeit dafür. Nur 
(…) wenn du halt selber eine halbe Stunde brauchst, um zu verstehen, 
was der Patient eigentlich möchte. Dann musst du umgekehrt noch 
(…) das alles erklären, was du jetzt von ihm möchtest. Und das zieht 
sich natürlich dann auch. Aber aus medizinischer Sicht muss (…) zu-
mindest ich, und auch die Kollegen, mit denen ich jetzt immer zu-
sammengearbeitet habe, wollten alle halt trotzdem ihre Zeit sozusa-
gen opfern. Das ist natürlich dieses strukturelle Problem.“14

Die Schwierigkeit im Falle von Sprachbarrieren aufeinander einzugehen und 
dabei nicht die Geduld zu verlieren, sieht David als eine zentrale Heraus-
forderung. Allerdings nimmt David in seinem Arbeitsumfeld trotzdem die 
Bereitschaft wahr, die notwendige Zeit zu investieren, um eine gleichwertige 
Qualität der Patient:innenversorgung zu gewährleisten. Wie er betont, 
offenbart sich dennoch ein strukturelles Problem. Zum einen sind die be-
handelnden Ärzt:innen durch den Zeitdruck verleitet, die Gespräche nicht in 
die Länge zu ziehen und ihm zufolge „weiter[zu]denken aus ökonomischen 
Gründen“. Zum anderen fehlt es vielen Patient:innen mit Sprachbarrieren 
an Wissen über Unterstützungsangebote und Zugänge zu diesen, was im fol-
genden Abschnitt ausführlicher diskutiert wird.

Für Sascha und Eli ist ‚einfach machen‘ keine Option, da in ihrem beruf-
lichen Kontext die Patient:innengespräche meist ausführlicher verlaufen. 
Während Zeitdruck dadurch weniger eine Rolle spielt, sind sie allerdings 
auf eine gute Zusammenarbeit mit Dolmetscher:innen angewiesen, wie Eli 
betont:

„Ähm bei uns es gibt mehr Sprachbarrieren bei Patienten, die selbst 
einen ausländischen Migrationshintergrund haben und da muss man 
unbedingt mit einem Dolmetscher arbeiten. Also wir haben auch ab 
und zu Fälle gehabt, wo die gesagt haben, ‚jaja, wir sprechen genug 
deutsch‘ oder sowas. Und wenn man merkt, dass es eigentlich nicht 
genug ist, dann (…) würde ich auf jeden Fall einen Dolmetscher be-
stellen für nächstes Mal. Denn das sind komplizierte Themen und 
ich muss auch sicher sein, dass der Patient das alles verstanden hat 
und nicht nur irgendwelche Wörter ab und zu oder sowas. Wir haben 
auch Fälle gehabt, wo die mit dem zwölfjährigen Sohn kommen, der 
in Deutschland geboren ist und die sagen, ‚ja wir dolmetschen‘. Er 
spricht zwar deutsch besser als ich, aber er ist zwölf Jahre alt. Was für 
eine Ahnung hat er von [dem Fachbereich] und medizinischen Fach-
begriffen und sowas? Da würde ich auch einen Dolmetscher bestellen. 

14	 Interview mit David vom 4. 3. 2025 (Material liegt bei der Autorin).



Heft 19 • 202536 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Ähm (…) das natürlich auf jeden Fall. Also wir arbeiten auch viel mit 
den Dolmetschern. Das macht im Prinzip die Beratung deutlich län-
ger und komplizierter. Aber muss einfach mit dem Dolmetscher sein.“

Aufgrund der Komplexität der Themen ist in den Gesprächssituationen häu-
fig die Unterstützung durch Dolmetscher:innen erforderlich. Auch wenn 
vonseiten der Patient:innen die Bemühung besteht, das Gespräch mit den 
eigenen Sprachkenntnissen oder den eigenen Kindern als Vermittler:innen 
zu führen, wird gerade in den komplexeren Gesprächen auf die Notwendig-
keit von Dolmetscher:innendiensten verwiesen. Zwar gestalten sich damit 
die Gespräche länger, doch eine gewissenhafte Aufklärung sei in diesen Fäl-
len unabdingbar.

So zeigt sich bisher, dass sich je nach Komplexität und zeitlichen Kapazi-
täten in den jeweiligen medizinischen Bereichen der Umgang mit Sprach-
barrieren unterscheidet. Insbesondere die Ausführungen von Maya und An-
issa entfalten, wie Patient:innen mit Sprachbarrieren durch den „gewissen 
Mehraufwand“ als ‚schwierige‘ Patient:innen eingestuft werden. Die beiden 
verweisen auf den Einfluss auf die Ärzt:innen-Patient:innen-Beziehung, 
da die Kommunikation in den Vordergrund und das Wohlbefinden der Pa-
tient:innen in den Hintergrund rückt. Maya reflektiert nochmals:

„[…] gleichzeitig besteht finde ich von der behandelnden Seite aus 
auch gar nicht mehr unbedingt das Interesse oder vielleicht auch 
die Einsicht, mehr psychosoziale Kompetenzen zum Beispiel an-
zuwenden oder sensibler gegenüber dieser Person zu agieren. Also 
zu erkennen, dass es eine Situation ist, wo man eben genau diese 
psychosozialen Fähigkeiten einsetzen müsste, um beispielsweise zu 
umgehen, dass sich jemand aufgrund dieser Sprachbarriere und auf-
grund der zusätzlichen dolmetschenden Person, die zugeschaltet ist, 
ähm (…) ja beispielsweise unwohl fühlt mit dem Arzt oder der Ärz-
tin oder irgendwie nicht das Vertrauen zu diesem Arzt oder der Ärz-
tin hat. Ich finde das fällt immer komplett weg, weil dann (…) geht es 
wirklich nur noch darum, hat diese Person verstanden hat, worum es 
geht. Wenn ja, okay gut. Dann war es das.“

Obwohl für Maya folglich vor allem der Umgang mit Sprachbarrieren psycho-
soziale Kompetenzen und eine gewisse Sensibilität erfordert, fällt dies im 
Umgang mit Patient:innen mit Sprachbarrieren oft weg. Wenn dieser zusätz-
liche Zeitaufwand durch Dolmetscher:innen gar nicht erst betrieben wird, 
thematisieren meine Interviewpartner:innen die Praktik des ‚einfach Ma-
chens‘. Diese führt durch das fehlende Mitspracherecht wiederum zu einer 
Form des Silencing bei den Patient:innen mit Sprachbarrieren. Indem den 
Patient:innen die Möglichkeit der Aufklärung und einer gleichberechtigten 
Behandlung genommen wird, werden diese stattdessen zu passiven und 
stummen Patient:innen, welche die Behandlung über sich ergehen las-
sen müssen. Die Forscher:innen Hamed et al. verstehen die ungleiche Be-
handlung von Patient:innen mit Sprachbarrieren als eine Form der struk-



37

turellen Diskriminierung, die das Leid der Patient:innen negiert: „unequal 
access to resources that leads to the silencing of sufferening and […] ine-
qualitities in power, which lead to the erosion of dignity.” (Hamed et al. 2020: 
1664). Statt eine Begegnung auf Augenhöhe zu schaffen, entsteht ein Macht-
gefälle, bei welchem den Patient:innen durch ihre fehlende Artikulations-
möglichkeit eine Handlungsmöglichkeit genommen wird, während das me-
dizinische Personal von deren Machtposition Gebrauch macht und über 
deren Kopf hinwegentscheidet. Ein Machtgefälle mag zum Arbeitsalltag 
dazugehören, da die Patient:innen auf die Hilfe und Unterstützung des me-
dizinischen Personals angewiesen sind. Anissa schildert:

„Also weil die haben halt meistens kein Wissen über jegliche (…) ähm 
körperliche Krankheiten generell so und müssen so hundertprozentig 
einfach auf das medizinische Personal vertrauen. Und ähm (…) es ist 
voll entscheidend, wie du mit diesem Vertrauen auch umgehst, finde 
ich.“

Die Patient:innen sind durch eine generelle Bedürftigkeit und Unwissenheit 
über den menschlichen Körper und Krankheiten darauf angewiesen, dem 
medizinischen Personal zu vertrauen. Mit einer Sprachbarriere erfordert es 
für Anissa allerdings umso mehr ein Vertrauen in die Kompetenzen des me-
dizinischen Personals. Deshalb ist es für sie entscheidend, wie mit dem Ver-
trauen in dieser vulnerablen Situation umgegangen wird.

Dolmetscher:innendienst als strukturelles Unterstützungsangebot

Als eine zentrale Bewältigungsstrategie mit sprachlichen Hürden erweisen 
sich Dolmetscher:innendienste. Allerdings sind auch hier die Unterstützungs-
angebote je nach Arbeitskontext unterschiedlich. In den Interviews er-
wähnen einige Gesprächspartner:innen das breitgefächerte Angebot an Dol-
metscher:innen in den klinischen Einrichtungen. Aufgrund der Komplexität 
vieler Patient:innengespräche nehmen vor allem Sascha und Eli die Dienste 
als Bereicherung wahr: „Zum Glück hat man hier die Möglichkeit, einen Dol-
metscher zu haben (…) in hundertfünfzig unterschiedlichen Sprachen. Wie-
derum man ist komplett auf den Dolmetscher angewiesen, dass er auch bei 
komplizierten Themen gut und genau wiedergibt“15. Nicht selten merken sie 
in den Gesprächen, dass bestimmte Informationen nicht sinngemäß an die 
Patient:innen wiedergegeben werden. Eli folgert:

„Weil das ist auch so eine Vertrauenssache mit der Familie selbst und 
dann noch mit dem Dolmetscher. Ähm (…) aber das ist so das Schwie-
rigste. Es bleibt immer eine Sprachbarriere da und wir hoffen nur, 
dass sie so viel wie möglich verstanden haben. Aber letztendlich, ich 
weiß nicht, was (…) übersetzt wurde.“

15	 Interview mit Sascha vom 4. 4. 2024 (Material liegt bei der Autorin).



Heft 19 • 202538 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Trotz Dolmetscher:in bleibt für ihn die Sprachbarriere bestehen und er-
fordert Vertrauen in die Übersetzungsleistung der dolmetschenden Per-
son. Sowohl Sascha als auch Eli merken an, dass sie aufgrund ihrer zusätz-
lichen Sprachkenntnisse manchmal Ungenauigkeiten in der Übersetzung 
bemerken und intervenieren. Insofern kommt es in den Gesprächen auf ein 
gemeinsames Arrangieren an. Mit der Zeit entwickelt sich aber durch regel-
mäßige Anfragen eine engere Zusammenarbeit mit bestimmten Dolmet-
scher:innen, was die Gespräche erleichtert.

Während es für Eli und Sascha es also eine Frage des Vertrauens in die Dol-
metscher:innen ist, stellt sich für Dilan in dieser Hinsicht eher die Frage der 
Erreichbarkeit. Durch ihren Nebenjob als Pflegehilfskraft wird sie je nach 
Bedarf unterschiedlichen Abteilungen am Klinikum zugeteilt. Dadurch hat 
sie einen umfassenden Einblick in die Klinikstrukturen und stellt immer 
wieder fest, dass Dolmetscher:innen nur eingeschränkt verfügbar sind:

„Allein schon (…), ohne jemanden wirklich aufgeklärt zu haben, 
irgendwas zu machen, dürftest du theoretisch gar nicht. Passiert das? 
Tagtäglich. Also man hat auch nicht twentyfour seven einen Dolmet-
scher auf jeder Sprache. Vielleicht in den Frühdiensten, ja. Das habe 
ich schon sehr häufig mitbekommen. Aber in der Nacht? Da habe ich 
schon das Gefühl, da hast du halt nicht so viele Optionen.“

Während in den Früh- oder auch Spätschichten Dolmetscher:innen eher 
verfügbar sind, fehlt es ihr zufolge vor allem in den Nachtschichten an er-
reichbaren Diensten, sodass dem medizinischen Personal nicht viele Hand-
lungsmöglichkeiten bleiben. Wie Dilan verdeutlicht, begünstigen diese 
strukturellen Umstände das Handeln des medizinischen Personals ohne 
ausführliche Aufklärung. Somit spielen bei dem ‚einfach machen‘ nicht al-
lein die zeitlichen Kapazitäten eine Rolle, sondern ebenso die fehlende Ver-
fügbarkeit der Dolmetscher:innendienste.

Doch während an den klinischen Einrichtungen meist ein interner Dol-
metscher:innendienst bereitgestellt wird, reflektiert David in unserem Ge-
spräch, dass in hausärztlichen Praxen oft nicht eindeutig ist, wer für das Be-
stellen von Dolmetscher:innen verantwortlich ist:

„das ist natürlich schwierig und da muss man sich eben fragen, ob das 
nicht Aufgabe des Arztes ist, denen die Hilfsangebote aufzuzeigen. 
Also in der hausärztlichen Praxis machst du das glaube ich eher, dass 
du denen sagst, okay gehen Sie mal dahin, ich geben Ihnen diese 
Nummer, rufen Sie da mal an. Ähm (…) und das andere ist, hier in 
der orthopädischen Praxis ist das natürlich schwieriger, sowas dann 
anzubieten. Und da geht natürlich vieles verloren. Und da muss man 
sich halt fragen, wer ist denn dafür verantwortlich, dass der Mensch 
dann trotzdem die Hilfe kriegt, die er bekommt dann.“

Er stellt dabei die Frage in den Raum, wessen Verantwortung es sei, auf 
einen Dolmetscher:innendienst zu verweisen und den Patient:innen mit 



39

Sprachbarrieren Hilfsangebote aufzuzeigen. Je kleiner und spezifischer die 
Struktur der medizinischen Einrichtung sei, desto schwieriger gestalte sich 
seinem Eindruck nach die Frage nach der Verantwortlichkeit.

Die skizzierten Fallbeispiele zeigen, dass das Angebot von Dolmetscher:in-
nendiensten als eine Erleichterung im Arbeitsalltag wahrgenommen wird. 
Doch sobald ich ausführlicher mit ihnen über die Zusammenarbeit und die 
Inanspruchnahme von Dolmetscher:innendiensten gesprochen habe, offen-
barten sich auch gewisse strukturelle Hürden (Professionalität der Dolmet-
scher:innen), Lücken (Erreichbarkeit) sowie Unklarheiten (Verantwortung). 
Trotz der bestehenden Angebote an größeren medizinischen Einrichtungen 
wie Kliniken zeigt sich eine gewisse Ausbaufähigkeit. Um eine Gleich-
behandlung aller Patient:innen in allen Fachbereichen sicherzustellen, be-
darf es dem Eindruck meiner Forschungspartner:innen nach einer besse-
ren Erreichbarkeit sowie Schulung der Dolmetscher:innen. Währenddessen 
veranschaulicht der Fall von David, dass sich bei kleineren medizinischen 
Einrichtungen grundlegend die Frage der Verantwortlichkeit für die Bereit-
stellung sowie den Zugang zu den Unterstützungsangeboten stellt. Ein Wis-
sen über mögliche Anlaufstellen sowie niedrigschwellige Zugänge zu diesen 
Hilfsangeboten würde sowohl für das medizinische Personal wie auch für 
die Patient:innen mit Sprachbarrieren die Sprechstundentermine entlasten. 
In diesem Zusammenhang wird ein grundlegendes strukturelles Problem 
deutlich. Steffen Schödwell et al. analysieren in ihrem Aufsatz „Strukturelle 
Diskriminierung und Rassismus in der Krankenhausversorgung“ (2022) die 
Bereitstellung von Dolmetscher:innendiensten in Krankenhäusern. Dabei 
sehen sie im steigenden Ökonomisierungsdruck einen Grund dafür, dass die 
Bereitstellung von Dolmetscher:innendiensten in den vergangenen Jahren 
zunehmend zu einer internen Angelegenheit erklärt wurde (Schödwell et al. 
2022: 1310). Wann jeweils ein Dolmetscher:innendienst zur Verfügung ge-
stellt wird, ist den medizinischen Einrichtungen somit selbst überlassen und 
erweist sich als eine Kostenfrage.

Die Rolle als (Sprach-)Vermittler:innen

Im Umgang mit fehlenden oder unzureichenden Sprachkenntnissen kommt 
in manchen Fällen meinen Interviewparnter:innen ihre Mehrsprachig-
keit zugute, wie sich in den Gesprächen zeigte. So empfinden sie es als Be-
reicherung in ihrem Arbeitsalltag, mehrsprachig aufgewachsen zu sein 
beziehungsweise mehrere Sprachen fließend zu sprechen. Gelegentlich er-
geben sich Situationen, in welchen meine Interviewpartner:innen als Über-
setzer:innen gefragt sind. Meist handelt es sich laut Sascha um kurze An-
gelegenheiten, da sich deren Kolleg:innen bewusst sind, dass sie deren 
Kapazitäten nicht für längere Zeit beanspruchen können. Neben den 
Sprachkenntnissen bringt man auch eine gewisse kulturelle Sensibilität mit, 
so Maya:



Heft 19 • 202540 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

„Und ähm (…) ja genau. Aber ansonsten habe ich persönlich auch/ 
Ich bin bilingual aufgewachsen. Ich sehe meine Mehrsprachigkeit 
auch als etwas an, was mir zugutekommt, weil ich das dann gut im 
Klinikalltag einsetzen kann. Und allgemein auch, dass ich mit unter-
schiedlichen Kulturen aufgewachsen bin, hilft mir beispielweise auch 
ähm (…) vielleicht auf eine bestimmte Art und Weise empathischer 
sein zu können, ohne jetzt irgendwie behaupten zu wollen, dass man 
das nicht kann, wenn man jetzt nur einer bestimmten Kultur auf-
gewachsen ist.“

Diese kulturelle Sensibilität sei nicht ausschließlich durch die Sprachkennt-
nisse gegeben, sondern könne angeeignet und erlernt werden. Sie kann auch 
als ein Bewusstsein für diskriminierende (rassistische) Verhaltensweisen 
gedeutet werden, wie später noch ersichtlich wird. Wie jedoch Maya und an-
dere Interviewpartner:innen damit andeuten, beruhen Missverständnisse 
in der Kommunikation zwischen dem medizinischen Personal und den Pa-
tient:innen nicht allein auf Sprachbarrieren. Teilweise fehlt den Patient:in-
nen Wissen über das deutsche Gesundheitssystem, was jedoch dem medi-
zinischen Personal nicht immer vollkommen bewusst ist. Für Anissa äußert 
sich dies beispielsweise im Zusammenhang mit dem System Notaufnahme:

„Und auch dieses von wegen (…) ähm der Patient kommt, ist krank 
und sucht als erstes die Notaufnahme auf. Dann habe ich denen mal 
erklärt, wie es in unseren Ländern halt einfach ist. Weil da ist das 
ganz häufig so. Dir geht es gerade richtig schlecht, dann gehst du 
in die Notaufnahme. Da gibt es Notfallpraxen nicht. Da ist die Not-
aufnahme deine erste Anlaufstelle. Und diese Denke haben die im 
Kopf (…). Und natürlich machen die das Gleiche auch in diesem Land. 
Die brauchen einfach Aufklärung darüber, wie das System hier funk-
tioniert. Nimm dir zwei Minuten, erkläre dem Patienten kurz, was er 
alternativ bitte machen könnte. Aber die sind eher einfach abgefuckt 
und sagen zu ihm, ,du bist falsch hier, du musst gehen (…). Wir sind 
eine Notaufnahme, wo Herzinfarkt und Schlaganfälle behandelt wer-
den und keine Erkältung.‘ Aber sie verstehen das halt einfach nicht, 
weil das ist nicht deren Welt. Die kennen diese Welt gar nicht.“

Sie beschreibt, wie insbesondere beim Notaufnahmesystem unterschied-
liche Verständnisse aufeinanderstoßen. In ihrer Argumentation führt sie die 
Missverständnisse und das mangelnde Wissen der nichtweißen Patient:in-
nen über das deutsche Gesundheitssystem auf eine Unterschiedlichkeit 
zwischen den jeweiligen ‚Welten‘ zurück. Dabei konstruiert sie eine Dicho-
tomisierung zwischen der ‚eigenen‘ und der ‚anderen‘ Welt, die sie in dem 
Fall als gegeben sieht und angesichts der wiederholten Abwehrhaltungen 
weißer Kolleg:innen sogar als unüberwindbar empfindet. Denn worauf An-
issa vor allem hinaus möchte, ist die fehlende Bereitschaft des weißen Per-
sonals zur Aufklärung der Patient:innen. Statt diesen Alternativen aufzu-
zeigen, folgt ihrer Erfahrung nach nur ein bloßer Verweis auf die geltenden 
Regelungen. Mit Birgit Rommelspacher lässt sich die Abwehrreaktion des 



41

weißen Pflegepersonals nicht nur als Unkenntnis, sondern als ein Festhalten 
an der eigenen privilegierten Position deuten: „Dabei sichern sich die Mehr-
heitsangehörigen das Privileg, in der Norm zu leben und ihre Normalität als 
verbindlich für die Anderen zu definieren. Sie leben in einer Welt, die für 
sie gemacht ist und in der sie sich repräsentiert fühlen“ (Rommelspacher 
2009: 32). So zeigt sich für Anissa am Beispiel der Notaufnahme, dass das 
weiße Personal das vertraute System als eine allgemein verbindliche Norm 
betrachtet und andere Lebensrealitäten weniger berücksichtigt. In der Folge 
nimmt sich Anissa der Aufgabe an, ihre Kolleg:innen für das Missverständnis 
zu sensibilisieren und ihnen ihre weiße Perspektive diesbezüglich vor Augen 
zu führen. Nachdem sie nicht bei allen Kolleg:innen auf Verständnis stößt 
und immer wieder fehlende Empathie bei nicht deutschsprachigen Perso-
nen beobachtet, bietet sie ihren Kolleg:innen an, die Fälle zu übernehmen:

„[…] irgendwann habe ich auch echt versucht (…), aber das habe 
ich allein natürlich nicht geschafft, so diese Patienten selber zu be-
handeln. Wenn Patienten kamen, die nicht deutsch gesprochen haben, 
habe ich immer meinen Kolleginnen angeboten, soll ich übernehmen. 
Weil ich keinen Bock hatte, dass der Patient jetzt so eine angepisste 
Person/ Weil die waren schon angepisst von wegen so, ‚jo ähm (…) 
der ist der deutschen Sprache nicht so mächtig‘. Und dann waren die 
schon so abgefuckt. Dann war ich so, ‚ey dann lass mich das machen. 
Vielleicht kann ich sogar die Sprache so‘. Ähm und ich habe das dann 
auch irgendwann mit meinen Kolleginnen kommuniziert und mein-
te, ‚ey, wenn ihr jemanden habt, wo ihr denkt, ich könnte eventuell die 
Sprache, dann sprecht mich an. Ich mach das. So kein Problem. Ich 
habe wirklich kein Problem. Besser als wenn ihr dann da hingeht und 
so frustriert mit dem Behandelnden einfach euer Ding macht‘.“

Um den Patient:innen eine möglichst angenehme Behandlung zu geben, 
versuchte Anissa, Fälle nicht deutschsprachiger Patient:innen zu über-
nehmen. Sie eignete sich als Umgangs- und Bewältigungsstrategie an, das 
Verhalten der weißen Kolleg:innen zu kompensieren, indem sie sich um die 
nicht deutschsprachigen Patient:innen kümmerte. Wie sie bereits andeutet, 
konnte sie dies als einzelne Person nicht allein leisten und es brachte sie 
an ihre Belastungsgrenze. Auf den Einzelkampf, den meine Interviewpart-
ner:innen teilweise führen, wird im folgenden Kapitel im Zusammenhang 
mit Praktiken des Othering nochmals ausführlicher eingegangen. Ab einem 
gewissen Punkt grenzte sich Anissa von dieser Strategie ab, da sie die Ver-
mittlung einer kulturellen Sensibilität16 im Umgang mit den Patient:in-
nen an ihre Kolleg:innen nicht als ihre Aufgabe sieht und sich die ständige 

16	 Im Interview mit Anissa und auch mit Maya war überwiegend von einer kulturellen 
Sensibilität und dem fehlenden Wissen über bestimmte Gesundheitssysteme die Rede. 
Allerdings lässt sich das fehlende Wissen über Gesundheit(ssysteme) nicht allein auf 
kulturell wahrgenommene Unterschiede und länderspezifische Regelungen zurückfüh-
ren. Sascha reflektierte beispielsweise im Interview, dass das Verständnis von Krankhei-
ten ebenso durch den Bildungsgrad seiner Patient:innen bedingt ist. Durch die komple-



Heft 19 • 202542 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Auseinandersetzung damit letztlich auf ihre Arbeit mit Patient:innen aus-
wirkte:

„Bin ich da, um kostenlose Bildungsarbeit zu leisten? Nein. Bin ich 
nicht. Bin ich da, um mir meine Nerven und meine Energie nehmen 
zu lassen? Weil das hat dann auch eine Auswirkung auf meine Arbeit. 
Weil ich dann schlecht gelaunt bin auf der Arbeit und das merkt ja 
auch mein Patient.“

Um demnach Kapazitäten für die Behandlung der eigenen Patient:innen 
übrig zu haben, erkannte Anissa, dass sie das Verhalten ihrer Kolleg:innen 
als Einzelpersonen nicht kompensieren kann.

Die Beispiele meiner Interviewpartner:innen veranschaulichen, dass eine 
Mehrsprachigkeit im Arbeitsalltag durchaus von Vorteil sein kann und zu-
dem eine gewisse Sensibilität mitbringt. Gleichzeitig sehen Personen wie 
Anissa darin auch eine große Verantwortung, insbesondere als Vermitt-
ler:innen Missverständnisse aufzuklären und das abwehrende Verhalten 
von Kolleg:innen gegenüber nicht deutschsprachigen Patient:innen zu kom-
pensieren. Der fehlende Bezug zu anderen Lebensrealitäten setzt für die 
Medizinstudentin schon auf einer höheren Ebene an. Anissa reflektiert im 
Gespräch, dass eine Klinik letztlich auch nur ein „monetäres System“ und 
ein „Produkt des Kapitalismus“ sei. Solange den Vorsitzenden und Träger:in-
nen selbst der Bezug zur ‚anderen‘ Welt fehle, werden ihrer Ansicht nach 
die Bedürfnisse nicht deutschsprachiger Patient:innen nicht ausreichend 
mitbedacht und dementsprechende finanzielle Mittel zur Verfügung ge-
stellt. Die Perspektive verdeutlicht, wie wirtschaftliche Interessen in die 
Entscheidungsstrukturen einer Klinik eingebettet sind und wie dadurch be-
stimmte Patient:innengruppen systematisch benachteiligt werden können. 
Solche Mechanismen lassen sich als Ausdruck eines strukturellen Rassis-
mus deuten, von dem für Grada Kilomba die Rede ist, wenn „offcial struc-
tures operate in a way that manifestly privileges their white subjects, put-
ting members of other racialized groups at a visible disadvantage, outside 
dominant structures” (Kilomba 2008: 43). Die Beispiele meiner Interview-
partner:innen verdeutlichen, dass zwar nicht in allen, jedoch in vereinzelten 
medizinischen Bereichen Patient:innen mit Sprachbarrieren einen ein-
geschränkten Zugang zu Hilfsangeboten erfahren, der ihnen ihre Position 
außerhalb einer dominanten Struktur vor Augen führt. Statt strukturellen 
Lösungsansätzen folgen teils individuelle Strategien: Zum einen schlüpfen 
meine Interviewpartner:innen teilweise in die Rolle der (Sprach-)Vermitt-
ler:innen. Zum anderen versuchen manche Patient:innen sich mit Über-
setzungsapps im Smartphone oder mithilfe ihrer Kinder als Dolmetscher:in-
nen selbst zu helfen, wie teilweise die Interviewpassagen durchblicken 
ließen. Eine stärkere strukturelle Berücksichtigung der Bedürfnisse von Pa-
tient:innen mit Sprachbarrieren im medizinischen Bereich könnte letztlich 

xen Themen in seinem Arbeitsalltag sei er dazu aufgefordert, bestimmte Sachverhalte 
und Zusammenhänge in einfachen Worten zu umschreiben.



43

auch dazu beitragen, dass diese nicht als ‚schwierige‘ Patient:innen charak-
terisiert werden, was zum nächsten Kapitel  – den Praktiken des Othering 
und dem Suchen nach Mustern – überführt.

Das Denken in Schubladen: Praktiken des Othering im Arbeits- und 
Studienalltag

Mit der offenen Frage nach dem eigenen Bezug und möglichen Berührungs-
punkten zum Forschungsthema wollte ich mich im Interview vor allem den 
individuellen Rassismusverständnissen meiner Interviewpartner:innen an-
nähern. Was verstehen meine Akteur:innen unter Rassismus? In welchen 
Situationen erleben sie rassistische Diskriminierung (mit)? Und in welchem 
Kontext treten die damit verbundenen Praktiken auf? In welchem Verhält-
nis stehen hier individuelles Handeln und der strukturelle Kontext? Die-
sen Fragen wird sich im Folgenden gewidmet. Sofern dabei die Praktiken 
des Othering eine zentrale Rolle spielen, wird untersucht, welche Bilder 
dabei auf meine Interviewpartner:innen projiziert werden. Doch nicht alle 
meine Interviewpartner:innen berichteten von persönlichen Rassismus-
erfahrungen in ihrem Berufs- und Studienalltag. Daher führte die offene 
Frage oft auch dazu, dass über eine mögliche Andersbehandlung von ras-
sistisch markierten Patient:innen gesprochen wurde. Meine Forschungs-
partner:innen eröffneten mir als sogenannte insider des medizinischen 
Feldes durch ihr Wissen über die Strukturen ihres Arbeitsbereiches eine 
Perspektive, um den Kontext von Othering-Praktiken ausführlicher zu be-
leuchten. Mit einer alltagstheoretischen Perspektive wird dabei ebenso nach 
dem möglichen Transformationspotenzial der Praktiken und nach den dafür 
notwendigen strukturellen sowie individuellen Voraussetzungen gefragt. Im 
abschließenden Unterkapitel wird der Frage nachgegangen, wie meine In-
terviewpartner:innen mit den beschriebenen Rassismuserfahrungen um-
gehen, inwiefern sie diese offen ansprechen (können) und welche Rolle 
dabei Meldestellen als strukturelle Unterstützungsangebote spielen.

Individuelle Rassismuswahrnehmungen und -erfahrungen

Wenn es um Rassismus im medizinischen Sektor geht, assoziieren meine 
Interviewpartner:innen damit – kurz gesagt – eine Andersbehandlung und 
Ungleichheit. Dies offenbart sich auf verschiedenen Ebenen: von Patient:in-
nen gegenüber dem medizinischen Personal, vom medizinischen Personal 
gegenüber Patient:innen, innerhalb des medizinischen Personals oder von 
Seiten der lehrenden Personen. Während sich das Reden über miterlebte 
Rassismuserfahrungen in den Gesprächen meist von selbst ergab, konnten 
manche meiner Interviewteilnehmer:innen nicht immer eindeutig äußern, 
ob sie ihre eigenen Erfahrungen als rassistisch einstufen würden. David teilt 
mit: „[…] also auch Verhalten mir gegenüber. Da ist es manchmal so, dass ich 
selber nicht sagen kann, okay war das jetzt von der Person rassistisch mir 
gegenüber (…) oder eher nicht.“ Die Unsicherheit, ob bestimmte Verhaltens-



Heft 19 • 202544 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

weisen rassistisch waren oder nicht, macht es schwer, eigene Erfahrungen 
klar zu benennen. Bestimmte Fragen, wie zum Beispiel die nach der Her-
kunft, werden David, Sascha und Eli zwar immer wieder gestellt. Doch diese 
Frage begegnet ihnen zufolge sowohl im beruflichen als auch im privaten 
Kontext und sie fassen die Frage eher als eine neutrale Neugier und weni-
ger als eine böse Absicht ihres Gegenübers auf. Eli äußert, dass er in Bezug 
zu der Frage „Training“ habe und reflektiert im Interview: „[…] ich hatte nie 
so das Gefühl, dass es böse gemeint ist oder vielleicht habe ich es auch ig-
noriert.“ So zieht er es in Betracht, der Frage aufgrund ihrer Alltäglichkeit 
keine Bedeutung mehr beigemessen zu haben. Vielmehr spielt für Eli und 
Sascha ein weiterer Punkt für das Erleben von Rassismus eine Rolle: Dass 
sie selbst in ihrem Berufsalltag seltener Rassismus in der Begegnung mit 
Patient:innen erfahren, führen sie unter anderem auf ihre Position als be-
reits tätige Ärzte zurück. Dass die Patient:innen auf ihre Hilfe als Ärzte an-
gewiesen sind und sich in einem Abhängigkeitsverhältnis befinden, schützt 
sie ihrer Einschätzung nach bis zu einem gewissen Grad vor rassistischer 
Diskriminierung. Dilan hingegen macht in ihrer nebenberuflichen Tätigkeit 
als Pflegehilfskraft andere Erfahrungen:

„[…] hm und so zu Pflegehilfskraft, da muss ich sagen da passiert echt 
sehr, sehr viel. Ob ich jetzt in ein Zimmer gehe und dann direkt ge-
fragt wird ‚oh sind Sie wirklich Teil des Teams und so, ich habe ja noch 
nie jemanden wie Sie hier gesehen‘. Obwohl das [Klinikum] ja wirk-
lich sehr bunt ist, ne. Ähm (…) und dann, dass man sich erst einmal 
vergewissern möchte, draußen fragen möchte, ob ich wirklich das ma-
chen darf. Und dass die Patienten auch wirklich so darauf bestehen.“

Als kopftuchtragende Frau wird Dilan muslimisch gelesen und in der Folge 
oft in ihrem Berufsalltag als ‚anders‘ und ‚fremd‘ im medizinischen Bereich 
markiert, wie das Bedürfnis der Patient:innen nach einer Vergewisserung 
ihrer fachlichen Kompetenzen verdeutlicht. Im Gespräch legt Dilan offen, 
dass sie dieses Misstrauen einerseits durch subtile Verhaltensweisen wahr-
nimmt: „Es sind die Blicke, die man merkt. Die Kommentare. Die Laute, die 
manche von sich geben.“ Andererseits erlebt sie auch „schwarz auf weiß 
Kommentar[e]“, wie Dilan es umschreibt: „[…] ich habe doch eine Schwes-
ter gerufen und nicht die Reinigungskraft?“. So ist es insbesondere ihr Sta-
tus als Medizinstudentin, welcher ihren Erzählungen zufolge Patient:innen, 
Kolleg:innen oder Lehrende irritiert. Denn den Deutungsmustern der Kom-
mentare nach würde eine muslimisch gelesene Putzkraft weniger befremd-
lich wirken als eine angehende weibliche muslimische Ärztin. Im Interview 
merkt Dilan an, dass diese Verhaltensweisen bei ihr den Eindruck er-
wecken, dass ihr (fortgeschrittener) akademischer Studierendenstatus an-
gezweifelt wird. An den geschilderten Fällen in unserem Gespräch zeichnete 
sich immer deutlicher ab, dass Dilan mit den Differenzierungspraktiken vor 
allem Wissen und Kompetenzen abgesprochen beziehungsweise diese in-
frage gestellt werden. Dies äußert sich einerseits beispielsweise bei der Zu-
weisung von Aufgaben in ihrer Rolle als Pflegehilfskraft: „[…] ich hatte meh-



45

rere Dienste, wo wir zwei Studierende waren und die andere Person mehr 
sehen durfte, mehr mitgenommen wurde. Und ich war dann halt wirklich 
für die Pflege zuständig.“ Mit dieser Selektion – wer bei bestimmten Fällen 
mit einbezogen wird und wer nicht – geht eine Klassifikation sowie ein Aus-
schluss einher, sodass Dilan hier Zugang zu mehr Praxiserfahrung verwehrt 
blieb. Andererseits erlebt Dilan die Infragestellung ihrer fachlichen Kompe-
tenzen in einer Situation deutlich beim Blutdruckmessen:

„Bei der Patientin mit dem Blutdruckmessen war das auch so, der Arzt 
war da neben mir und hat gesehen, dass ich das mache. Und ich durf-
te das immer machen. Und dann war sie so, sie hat angefangen zu 
schreien ,ahhh, das ist zu eng und so. Mein Arm‘. Der Arzt daneben, 
er lacht. Und ich war auch schon so/ ich bin noch relativ professio-
nell. Ich lache nie, auch wenn mir manchmal so Situationen komisch 
vorkommen. Und dann dachte ich mir so, okay, was soll das jetzt für 
ein Theater? Der Arzt saß einfach nur daneben und hat lachen müs-
sen, weil das einfach so überspielt war und unnötig. So ‚Doktor, Herr 
Doktor, Sie macht alles falsch‘. Dann meinte er so, ,beruhigen Sie sich 
mal. Die macht das ganz normal. Kann man auch noch enger machen. 
Seien Sie mal froh, dass sie es nicht so eng macht‘. Dann hat sie mich 
die ganze Zeit so (…) richtig so mit hochgezogenen Augenbrauen an-
geguckt und meinte, ‚ja, wann ist das mal fertig?‘ und so. Dann mein-
te ich so, ‚ja, das Gerät zeigt mir den Wert an, dann kann ich die Man-
schette gerne ablösen‘. Dann war das eben so. Dann kam der Wert. 
Dann habe ich die Manschette abgelöst. Und dann war sie nur so, ‚hm, 
ich weiß ja nicht, ob ich das nochmal in der Praxis hier machen las-
sen würde, wenn Sie wieder da sind‘. Ich hatte Nichts falsch gemacht.“

Während der betreuende Arzt betont, dass Dilan den Vorgang des Blut-
druckmessens völlig normal durchführe, unterstellte die Patientin Dilan 
unprofessionelles Arbeiten. Indem Dilan mir im Gespräch davon erzählt, 
macht sie deutlich, dass sie diese Erfahrungen als rassistisches Erlebnis 
wahrnimmt. Dabei zeigen die von ihr geschilderten Beispiele anschaulich, 
wie sie durch ihre Markierung als ‚anders‘ zu einer Projektionsfläche für 
ihr Gegenüber wurde. Als muslimisch gelesene Frau mit Kopftuch wurde 
ihr ein Bild der ‚rückständigen‘ und ‚unmündigen‘ Frau auferlegt, was eine 
Selbstständigkeit (in der medizinischen Berufspraxis) sowie eine Selbstver-
wirklichung (ein erfolgreiches Medizinstudium) ausschließt. In der Situa-
tion beim Blutdruckmessen wurde auf sie gar das Bild der ‚bedrohlichen‘ 
Muslimin projiziert (Attia 2019: 148), welche der Patientin Leid zufügen 
wolle, was die Versicherung beim Arzt andeutet. Vor dem Hintergrund, dass 
vor allem das Krankenhaus lange als ein Ort der „Halbgötter in Weiß“ ge-
sehen wurde (Reuter-Herkner 2020), geraten rassistisch markierte Perso-
nen wie Dilan in die Situation, sich der Legitimität ihrer Position in dem Sys-
tem behaupten zu müssen. Sie bekommt starre Hierarchieverhältnisse zu 
spüren und eine Klassifizierung in ‚normale‘ Pflegekräfte und die ‚anderen‘ 
Pflegekräfte. Darüber hinaus veranschaulicht das Beispiel von Dilan, wie die 



Heft 19 • 202546 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Differenzierungspraktiken neben Rassismus ebenfalls mit Geschlechterdis-
kursen (kopftuchtragende unmündige Frau) oder Klassendiskursen (er-
warteter Bildungsgrad) verwoben sind. Die Sozialpädagogin Iman Attia 
spricht daher auch von einer „Interrelation mit anderen gesellschaftlichen 
Machtverhältnissen und Diskursen“ (2017: 189), die Rassismen wie dem 
antimuslimischen Rassismus inhärent sind. Auch Dilan äußert im Interview: 
„Manchmal ist das auch leider auch so, das geht voll häufig Hand in Hand 
mit Sexismus.“

Welches Verhalten meine Interviewpartner:innen folglich als rassistisch auf-
fassen und welches nicht, hängt stark von ihrem individuellen Rassismus-
verständnis ab. Die Frage nach der Herkunft zum Beispiel wird von David 
oder Eli als reine Neugier interpretiert, während sie für Dilan nicht zur 
Tagesordnung im Klinikalltag gehört. Zudem zeigt sich, dass Dilan zwischen 
subtileren Verhaltensweisen wie bestimmten Blicken oder bestimmten Re-
aktionen und direkten Kommentaren differenziert, welche für sie die rassis-
tischen Denkmuster ihres Gegenübers offenlegen. Unabhängig von der je-
weiligen Form führen diese Erfahrungen bei ihr zu dem Eindruck, dass sie 
nicht als Teil einer ‚Wir-Gruppe‘, sondern als ‚Anders‘ wahrgenommen wird. 
Die Praktiken des ‚Andersmachens‘ lösen bei ihr ein Gefühl der Herab-
würdigung aus. Dilan fragt sich in solchen Situationen:

„[…] wenn ich Rassismus abbekomme, denke ich mir erstmal so, oh, 
wieso bist du eigentlich so? Wie kannst du dir eigentlich als Mensch 
das Recht nehmen, dich über etwas anderes zu stellen? Beziehungs-
weise über jemand anderes, wie mich in diesem Zeitpunkt, in der 
Konstellation.“

Sie verweist dabei auf den Hierarchisierungsprozess, durch den sie sich in 
eine untergeordnete Position gedrängt fühlt, während ihr Gegenüber eine 
eigene Überlegenheit für sich beansprucht. Durch diese erzeugte Hierarchi-
sierung fühlt sie sich letztlich entmenschlicht und nicht als Individuum ge-
sehen. Auf die Frage, was sie sich in solchen Fällen wünschen würde, äußert 
Dilan daher:

„[…] dass man mich sieht. Dass ist halt wirklich so (…) es gibt ja auch 
so eine Richtung in Deutschland leider Gottes, dass man immer das 
irgendwie so abtun möchte, ‚oh, die Muslime, die beschweren sich ja 
über alles. Oh, die klagen so gern. Oh, die wollen ja so im Mittelpunkt 
stehen‘. Und das macht ja einen voll traurig, wenn es dann mal wirk-
lich eine Situation gibt, wo dir Unrecht getan wird, aber (…) du halt 
von niemanden gehört oder gesehen wirst. Das (…)/ also so banal es 
auch klingt/ das ist einfach so, du wirst nicht gesehen auch nicht (…) 
irgendwie in deiner Persönlichkeit nicht respektiert.“

Demnach nimmt Dilan im gesellschaftlichen Diskurs gegenüber muslimisch 
gelesenen Personen eine abweisende und herabwürdigende Haltung wahr, 
indem deren Bedürfnisse als zu emotional und unangebracht gewertet wer-
den. Diese mangelnde Anerkennung löst in ihr ein Gefühl der Unsichtbar-



47

keit und Verfremdung aus. Obwohl sie den Umstand als banal charakterisiert, 
verdeutlicht sie jedoch die wirkungsvolle Dimension auf ihr Gefühl der Teil-
habe und Akzeptanz. Im medizinischen Kontext manifestiert sich diese Hal-
tung in Situationen, in denen Dilan sich durch das Absprechen ihrer fach-
lichen Kompetenzen gezwungen sieht, sich ihrer Position und ihrem Recht 
auf Teilhabe gegenüber anderen behaupten zu müssen. Die geschilderten 
Fallbeispiele veranschaulichen, wie ihr Wissen als weniger wert oder als un-
gültig angezweifelt wird. Die Äußerungen und Reaktionen ihres Gegenübers 
markieren den medizinischen Bereich als einen Ort, in welchem vornehm-
lich weißes Wissen als gültig und wertvoll erachtet wird. Generell charakteri-
sieren meine Forschungspartner:innen den medizinischen Bereich als einen 
machtdurchzogenen Raum, in dem aus intersektionaler Perspektive ebenso 
Faktoren wie Alter, Geschlecht oder (sozialer) Status bei der Anerkennung 
ärztlicher Kompetenzen eine Rolle spielen. Insbesondere junge, weiblich ge-
lesene und rassistisch markierte Personen sind dem Eindruck des Feldes 
nach von (Mehrfach-)Diskriminierung betroffen. Bereits tätige Ärzte wie Eli 
oder David, die wiederum einen höheren Status im medizinischen System 
haben, vermuten bei sich aufgrund ihres Status einen gewissen Schutz vor 
rassistischen Äußerungen. Die Analyse verdeutlicht einerseits, dass der me-
dizinische Bereich von tiefen Machtstrukturen durchzogen ist. Gleichzeitig 
veranschaulichen gerade die Gespräche, in denen meine Interviewpart-
ner:innen angaben, weniger persönliche Rassismuserfahrungen gemacht 
zu haben, dass dieser nicht immer zwingend auftritt. Auch wenn die inter-
personalen Begegnungen rassistische Strukturen aufweisen und je nach 
Lesart meine Interviewpartner:innen potenziell als rassistisch markierte 
Personen identifiziert werden können, lässt erst die Praktik des doing diffe-
rences Rassismus emporwachsen und reproduziert nach Philomena Essed 
die strukturellen Ungleichheiten: „structures of racism do not exist external 
to agents – they are made by agents – but specific practices are by defini-
tion racist only when they activate existing structural racial inequality in the 
system” (Essed 1991: 39). Die Soziologen Stefan Hirschauer und Tobias Boll 
konstatieren ebenfalls, dass Praktiken des Othering auch eine Negation des 
doing differences – dem undoing differences – inhärent ist (Hirschauer/Boll 
2017: 11–13), was im folgenden Abschnitt ausführlicher aufgegriffen wird.

Das Aufbrechen vertrauter Glaubensmuster

Im Gegensatz zum persönlich erlebten Rassismus, erwiesen sich die Ge-
spräche über miterlebte Diskriminierungen gegenüber rassistisch mar-
kierten Patient:innen als zugänglicher. Die geschilderten Situationen kön-
nen in ihrer Gesamtheit hier nicht alle vorgestellt werden. Stattdessen 
wird der Fokus auf ausgewählte Fallbeispiele gelegt, um zentrale Muster 
exemplarisch zu beleuchten. Diese sind nicht repräsentativ für den gesam-
ten medizinischen Bereich. Zumal David beispielsweise im Gespräch betont, 
dass er in seinem Umfeld wahrgenommen hat, dass das medizinische Perso-



Heft 19 • 202548 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

nal trotz möglicher Vorurteile gegenüber rassistisch markierten Menschen 
seinen Pflichten nachkommt und die Professionalität wahrt.

Im wissenschaftlichen Kontext wird, wie bereits aufgeführt, beim Othering 
eine Differenz zwischen einer ‚Wir‘-Gruppe und den ‚Anderen‘ hergestellt. 
Die vermeintlichen Unterschiede zwischen den Gruppen werden in der 
Logik als biologisch festgelegt (Naturalisierung) oder als kulturell bedingt 
(Kulturalisierung) gedeutet. Diese Zuschreibungen gelten als unveränder-
lich und werden auf alle Angehörige der jeweiligen Gruppe übertragen 
(Homogenisierung). Zugleich gelten die vermeintlichen Differenzen als un-
vereinbar (Polarisierung). Mit dieser Gegenüberstellung geht schließlich 
eine Bewertung einher (Hierarchisierung), durch die die eigene Gruppe als 
überlegen erscheint (Çetin 2022: 392; Rommelspacher 2009: 29). Im Feld wer-
den die Praktiken des Othering und das Erzeugen von Differenzen im medi-
zinischen Kontext als „medical bias“, das Sehen von „gewisse[n] Muster[n]“ 
oder „Schubladen-Denken“ umschrieben. Dies äußert sich laut meinen In-
terviewpartner:innen beispielsweise besonders deutlich im Zusammen-
hang mit Schmerz bei rassifizierten Menschen. Einige von ihnen verweisen 
mich im Gespräch kritisch auf den Begriff des „morbus mediterraneus“, wel-
cher sich im medizinischen Jargon etabliert habe. Zwar wird der Terminus 
eher intern unter dem Personal als gegenüber Patient:innen verwendet. Er 
spielt jedoch darauf an, dass Personen aus dem mediterranen Raum eine 
besonders übersteigerte Art der Artikulation oder gar die Simulation von 
Schmerzen nachgesagt wird (Schenk/Peppler 2020: 29). Im Gegensatz dazu 
wird russischen Patient:innen ein kaum vorhandenes Schmerzempfinden 
unterstellt, wie Martin äußert.17 Bei Schwarzen Patient:innen ist es den Ge-
sprächen nach sowohl die Unterstellung einer übertriebenen Artikulation 
wie auch die Annahme einer Schmerzresistenz. Hier zeigt sich eine Prak-
tik der Kulturalisierung von Schmerz sowie der Homogenisierung der ent-
sprechenden Gruppen. Es wird davon ausgegangen, dass alle Personen mit 
dem gedeuteten natio-ethno-kulturellen Hintergrund Schmerz in gleicher 
Weise empfinden würden. Gleichzeitig wird dadurch ein weißes Normbild 
von Schmerz konstruiert, anhand dessen die Abweichungen von Schmerz-
empfinden kategorisiert und hierarchisiert werden. Im medizinischen Kon-
text kann meinen Interviewpartner:innen zufolge diese veränderte Wahr-
nehmung von Schmerz bei rassifizierten Patient:innen zu oberflächlichen 
Blickdiagnosen oder auch zu einer verzögerten Untersuchung führen. Be-
sonders offensichtlich tritt diese unterschiedliche Selbst- und Fremdwahr-
nehmung von Schmerz meinen Interviewpartner:innen zufolge beim Tria-
ge-System in der Notaufnahme zutage. Beim Triage-System handelt es sich 
um die erste Sichtung von Patient:innen und die Einstufung der Dringlich-
keit des Falles. Dabei ist Anissa zufolge das medizinische Personal dazu auf-
gefordert, ein individuelles und subjektives Empfinden wie Schmerz ob-
jektiv auf einer Skala zu beurteilen. Dass diese Validierungspraktiken von 
rassistischen und stereotypisierten Vorstellungen durchzogen sein können, 

17	 Interview mit Martin vom 25. 2. 2024 (Material liegt bei der Autorin).



49

erläutern mir Maya und Anissa im Interview. So berichtet mir Anissa von 
einer miterlebten Situation, in welcher die Bauchschmerzen eines Schwar-
zen Mannes zunächst nicht als dringlich eingestuft wurden und dieser über 
mehrere Stunden in der Notaufnahme verbrachte, bis er nach einigen Vor-
untersuchungen schließlich vom entsprechenden Facharzt behandelt wurde: 

„Und ähm (…) dann ist halt dieser Chirurg gekommen und hat ge-
sehen, dass Flüssigkeit im Bauch ist. Der muss sofort operiert werden. 
Der war aber schon (…) dann zu dem Zeitpunkt locker schon drei-
einhalb Stunden oder vier Stunden in der Notaufnahme, obwohl der 
eigentlich innerhalb von einer halben Stunde in den OP gelangt wäre, 
wenn alles richtig gelaufen wäre.“

Mit der Anmerkung, „wenn alles richtig gelaufen wäre“, deutet Anissa an, 
dass es ihrem Eindruck nach zu einer verzögerten Behandlung bei dem 
Schwarzen Mann kam, da dessen Symptomatik zunächst nicht ernst ge-
nommen wurde. Dieses Beispiel zeigt, wie die Bewertung von Schmerzen 
als ‚anders‘ mit einer Hierarchisierungspraktik einhergeht und in der Folge 
den Zugang zu Ressourcen – wie in dem Fall die ärztliche Behandlung – be-
einflusst. Gleichzeitig problematisierte Anissa im Interview in diesem Zu-
sammenhang die strukturellen Gegebenheiten in der Notaufnahme, sodass 
eine verzögerte Behandlung durch den Personalmangel keine Ausnahme 
bildet. Zudem seien Fälle in der Notaufnahme nicht immer eindeutig einem 
Fachbereich zuzuordnen, was eine Untersuchung von unterschiedlichen 
Fachärzt:innen nach sich ziehen kann. Auch Sascha folgert im Gespräch, 
dass dieses ‚Denken in Schubladen‘ besonders in den Kontexten auftritt, 
welche strukturell von Zeitdruck geprägt sind:

„Ich war nie in solchen Stresssituationen, dass ich andere Patienten 
anhand von solchen Schubladen irgendwo einsortiert habe. Ich hatte 
zum Glück immer ausreichend Zeit für alle. Aber ich glaube, wenn 
man in eine Stresssituation gerät, also wenn man Zeitnot hat, dann 
fängt man an, Menschen einfach auf die äußerlichen Faktoren zu re-
duzieren. Und da sind einfach die äußerlichen Faktoren, die (…) be-
sonders klar sind. Aber das ist genauso Frau/Mann, übergewichtig/
nicht übergewichtig, also sowas.“

Der Logik von Sascha folgend verleite vor allem Zeitdruck zu einer Reduk-
tion der Patient:innen auf ihr äußerliches Erscheinungsbild und einem Den-
ken in Schubladen. Er bringt eine intersektionale Perspektive ein und be-
tont, dass neben der Kategorie ‚Rasse/race‘ Prozesse des Othering auch in 
der Markierung des ‚anderen‘ Geschlechts oder des ‚anderen‘ Körpers auf-
treten können. Auch im Bericht von Steffen Schödwell et al. wird ein Zu-
sammenhang zwischen Stresssituationen und Diskriminierungspraktiken 
hergestellt. Demnach führt „(akuter) Stress zu stark vereinfachtem oder ri-
gidem Denken sowie zu einem gesteigerten Rückgriff auf Automatismen, 
in diesem Falle Stereotypsierungen und Rassismen“ (Schödwell et al. 2022: 



Heft 19 • 202550 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

1313). Zugleich schildert Sascha in dem Interviewausschnitt, dass er in sei-
nem Arbeitsalltag weniger mit solchen Stresssituationen konfrontiert ist.

Trotz des geringen Zeitdrucks zeigt sich auch in den Gesprächen mit Sascha 
und Eli, dass deren Berufsalltag in ihrem Fachbereich nicht frei von stereo-
typisierten Handlungs- und Deutungsmustern ist. Gerade in den Patient:in-
nengesprächen, in denen es um familiär bedingte Erkrankungen geht, zeigt 
sich laut Eli öfters ein bestimmtes Stereotyp:

„Ähm (…) natürlich es gibt auch Vorurteile, weil wir arbeiten viel mit 
Familien, die miteinander verwandt sind. Und natürlich, wenn wir 
wissen, es kommt eine Familie aus Syrien, Irak oder sowas, wir den-
ken, ah da werden wahrscheinlich Verwandtschaften sein oder (…)/ 
weil es einfach häufiger kommt aus dieser Ecke der Welt. Aber wir 
sehen das auch bei deutschen Familien. Nicht so oft, aber man sieht 
das. Also das ist so die schwerste Form, was ich in de[m] [Fachbereich] 
erlebe.“

Demnach hat sich in dem Fachbereich durch wiederholtes Vorkommen das 
Vorurteil verfestigt, dass innerfamiliäre Verwandtschaftsverhältnisse mit 
potenziell negativen genetischen Folgen besonders in Ländern des Nahen 
Ostens öfters auftreten können. Auch Sascha bestätigt im Gespräch das be-
stehende Vorurteil, als wir über namensbasierte Diskriminierung sprechen: 
„Und da gibt es wiederrum kulturelle Gruppen, wo das häufiger vorkommt. 
Also dieses Schubladendenken, wenn man einfach so Familiennamen auf 
dem Papier sieht, erwartet man schon, dass es mal vorkommen kann.“ So 
bringt Sascha ein, dass allein aufgrund des Namens und der gedeuteten na-
tio-ethno-kulturellen Herkunft in Erwägung gezogen werden kann, dass ein 
engeres Verwandtschaftsverhältnis zwischen den Eltern bestehe und ein 
mögliches Vorkommen von Erbkrankheiten dadurch begünstige. Er verweist 
auf die Schwierigkeit, das durch das häufigere Vorkommen automatisch auf 
alle Angehörigen der Bevölkerungsgruppe geschlossen wird. Eli ordnet die 
Annahme als die „schwerste Form“ von Rassismus im Umgang mit erblich 
bedingten Krankheiten ein, ohne mir gegenüber im Gespräch die dahinter-
liegenden Deutungsmuster explizit zu thematisieren. Wenn man nun diesen 
Implikationen nachgeht, verweist die Annahme einer engeren Verwandt-
schaft zwischen den Eltern bei rassifizierten Menschen auf mögliche Ver-
bindungen zu tief verwurzelten rassistischen Glaubensmustern. Zum einen 
mag die Annahme Bezug auf biologische ‚Rassen-Vorstellungen nehmen, 
indem bestimmte Bevölkerungsgruppen nach genetischen Merkmalen kate-
gorisiert werden. In dem Fall werden besonders Familien aus dem arabi-
schen Raum stigmatisiert, indem ihre Gene als Folge von Verwandtenehen 
als potenziell ‚belastet‘ angesehen werden. Darüber hinaus knüpft die An-
nahme an sozialdarwinistische Überzeugungen an, die das Überleben der 
bestausgebildeten ‚Rasse‘ propagiert (Nguyen/Puhlmann 2023). Für Susan 
Arndt erwächst aus dieser willkürlichen Grenzziehung die Konstruktion 
einer „reinerbigen Teilpopulation“ (2005a: 342), indem scheinbar homogene 
Gruppen nach ihren Genen untergeteilt werden. Dieses Konstrukt einer 



51

,reinerbigen Rasse’ ist dem Soziologen Albert Memmi nach nichts mehr als 
ein ideologischer Mythos. Gleichzeitig räumt er ein: „Though the part played 
by biology should not be ignored or minimized, humans are as much product 
of their particular history as they are of ancestral heritage” (Memmi 2000: 20). 
Damit unterstreicht er, dass Menschen nicht nur durch ihre genetische Ver-
anlagung, sondern ebenso durch deren soziale wie auch physische Um-
welt geprägt werden (Memmi 2000). Auch die Anthropologin Margaret Lock 
warnt vor einem reduktionistischen Ansatz im Kontext genetischer Unter-
suchungen und hebt die Bedeutung einer biosozialen Perspektive hervor, 
„in which genes participate but by no means determine the body in health 
and illness“ (Lock 2012: 159). Die Auseinandersetzung mit erblich bedingten 
Krankheiten mag sich damit an einem schmalen Grat der Homogenisierung 
und Kulturalisierung bewegen, wenn genetische Vorbelastungen pauschal 
mit allen Angehörigen einer bestimmten Bevölkerungsgruppe in Verbindung 
gebracht und diese dadurch stigmatisiert werden. Doch auch Sascha und Eli 
betonen im Interview, dass sie in diesen Patient:innengesprächen bestimmte 
Ursachen nicht allein auf die Vorgeschichte der Person wie die genetische 
Veranlagung reduzieren können, sondern deren individuelle Geschichte 
und soziale Realität mitdenken müssen. Auf die Frage, wie sie dennoch mit 
den problematischen Implikationen der Frage nach den Verwandtschafts-
verhältnissen umgehen, legen beide dar, dass sie die Frage zu Beginn der 
Gespräche kontextualisieren. Das bedeutet, sie betonen gegenüber allen Pa-
tient:innen – unabhängig, wie sie gelesen werden –, dass die Frage Teil der 
medizinischen Untersuchung bildet. Eli erläutert:

„Oder wenn ich auch frage, sind Sie miteinander verwandt. Das ist 
auch eine Frage, wo viele erstmal so denken, so ‚äh, was für eine Frage 
ist das?‘. Deswegen sage ich, ‚ja bei uns in [dem Fachbereich] ist auch 
die Familienanamnese sehr wichtig und deswegen müssen wir immer 
alle unsere Patienten fragen, ob irgendwelche Art von Verwandtschaft 
besteht‘. Und einfach vorher klar machen, wenn wir etwas fragen, 
dann weil es wichtig für unsere Arbeit ist und (…) je mehr wir wissen, 
desto besser können wir auch den Patienten helfen. Das einfach am 
Anfang zu klären. Und ich glaube, dann entspannen sich auch die Pa-
tienten und teilen auch deutlich mehr mit.“

Wie Eli vor Augen führt, hat er mit der Aufklärung über das ärztliche Vor-
gehen die Erfahrung gemacht, dass die Patient:innen entspannter reagieren 
würden, statt ihm gegenüber Misstrauen zu hegen. Der Verdacht, als ras-
sistisch markierte Person anders behandelt zu werden, kann dadurch ge-
mildert werden. Die zeitlichen Rahmenbedingungen mögen ihm den Raum 
geben, durch das Kontextualisieren der Frage Missverständnisse oder nega-
tive Interpretationen seitens der Patien:innen zu vermeiden.

Aus den beiden bisherigen Fallbeispielen im Umgang mit Schmerz oder 
auch der Annahme einer engeren Verwandtschaftslinie in der Familie offen-
bart sich, wie in den alltäglichen Praktiken der medizinischen Versorgung 
Vorstellungen von den ‚anderen‘ Patient:innen zutage treten und sich auf 



Heft 19 • 202552 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

den Umgang mit diesen auswirken können. Vor allem in Arbeitsbereichen, 
welche von Zeitdruck geprägt sind, werden der Logik des Feldes zufolge Per-
sonen oft aufgrund ihres äußeren Erscheinungsbildes oder ihres Namens 
stigmatisiert. Doch auch in spezialisierten medizinischen Arbeitsfeldern 
mit geringer zeitlicher Belastung offenbart sich, wie historisch gewachsene 
Glaubensmuster wie die Kulturalisierung erblich bedingter Krankheiten 
Teil der medizinischen Praktik sein können. Gerade wenn sich rassistische 
Handlungs- und Glaubensmuster mit der Zeit fest in alltägliche Praktiken 
eingeschrieben haben, erscheinen sie als nicht hinterfragbar und normali-
siert, wie Philomena Essed betont: „the integration of racism into everyday 
practices becomes part of the expected, of the unquestionable, and of what 
is seen as normal by the dominant group“ (Essed 1991: 50). Gerade durch 
diese Normalisierung erscheint es Anissa umso schwieriger, mit rassisti-
schen Handlungsmustern zu brechen:

„[…] das Problem ist, wenn alle um dich herum so ticken, ist es voll 
schwierig, sich davon zu distanzieren. Es macht mit dir auf jeden 
Fall was (…) ähm du übernimmst vielleicht ab und zu manchmal (…) 
deren Handlungsweisen, weil du ab und zu ja auch in deiner Meinung 
bestätigt wirst. Aber an sich weiß ich auf jeden Fall (…), dass das nicht 
richtig ist und versuche eigentlich immer alle Patienten ernst zu neh-
men.“

Je mehr stereotype Annahmen und Vorurteile im medizinischen Umfeld re-
produziert werden, desto schwieriger sei es für die Medizinstudentin sich 
von dem Verhalten abzugrenzen und dieses nicht zu übernehmen. Ins-
besondere dann, wenn das medizinische Personal sich in seinen Vorurteilen 
bestätigt sieht. Doch sowohl Anissa wie auch David betonen, dass man diese 
Vorurteile nicht homogenisieren und auf alle Patient:innen mit dem ge-
deuteten natio-ethno-kulturellen Hintergrund übertragen kann. Daher ver-
suchen sie, ihrem Gegenüber auf Augenhöhe zu begegnen und ihre Pa-
tient:innen als Individuum wahrzunehmen. Denn auch David erkennt bei 
sich die Tendenz zu diskriminierenden Verhaltensweisen und verweist auf 
dessen Verankerung im medizinischen System:

„[…] aber wenn man halt lang in diesem System ist und sich selbst 
nicht reflektiert, dann fängt man selbst an, daran zu glauben auch 
(lacht) und reproduziert das. Und dann muss ich mich selber brem-
sen, dass ich nicht in diese Falle reintappe so, ne.“

Beide thematisieren Strategien der Selbstregulierung und der eigenen Refle-
xion, um diskriminierende Verhaltensweisen nicht zu reproduzieren. Wenn 
man diese Strategien im strukturellen Rahmen des medizinischen Systems 
betrachtet, bleibt für Maya durch das auf Effizienz ausgerichtete Arbeiten je-
doch wenig Raum und Zeit für Reflexion. Sie führt aus:

„[…] auch wenn ich die Gespräche beispielsweise (…) verfolge zwi-
schen den Mitarbeitenden in der Abteilung, in der ich gearbeitet 
habe (…), da ist das jetzt kein großes Thema, dass man beispielsweise 



53

regelmäßig reflektieren würde und seine ähm (…) weiß nicht seine 
Arbeitsweise gegenüber bestimmten Patienten und Patientinnen oder 
so hinterfragt oder so gar nicht. So wie es halt gemacht wird, wird es 
weitergemacht und (…) ähm ja es wird versucht, einfach seine Arbeit 
zu verrichten. Und wenn man sie so verrichtet, wie man sie immer 
verrichtet, dann war sie halt richtig durchgeführt. Und ob da jetzt ein 
rassistischer Kommentar dazwischen fiel oder so, das ist dann gar 
nicht Thema. Weißt du?“

Mit der Umschreibung „so wie es halt gemacht wird, wird es weitergemacht“ 
deutet Maya an, dass das medizinische Personal feste Routinen zur Be-
wältigung des hohen Arbeitspensums entwickelt. Das Verrichten der Arbeit 
läuft so unbewusst und routinisiert ab, dass Maya zufolge bestimmte Ver-
haltensweisen gar nicht hinterfragt werden. Für Philomena Essed werden 
vor allem beim Alltagsrassismus „underlying racial and ethnic relations […] 
actualized and reinforced through these routine or familiar practices in 
everyday situations” (1991: 52). Ihrer Auffassung nach spielen Routinen 
eine zentrale Rolle in der Auseinandersetzung mit Alltagsrassismus (Essed 
1991). Im wissenschaftlichen Diskurs der Praxistheorie wird der Begriff 
der Routine hingegen kritisch betrachtet. Als eine Theoriebewegung, wel-
che die Wechselwirkung zwischen individuellem Handeln und gesellschaft-
lichen Strukturen in sozialen Praktiken analysiert, suggeriert der Routine-
begriff für Vertreter:innen wie Hilmar Schäfer den Eindruck des Statischen 
und Unbewussten (Schäfer 2016: 139). Der Soziologe plädiert stattdessen 
für den Begriff der Wiederholung, welcher nicht nur die „Aktualisierung, 
sondern auch die Verschiebung einer Praxis“ (Schäfer 2013: 243) ein-
schließt. Auf diese Weise reduziert er Praktiken nicht nur auf ihre routini-
sierte Reproduktion, sondern schärft auch den Blick für die „schöpferische 
Kreativität“ (Schäfer 2016: 139), die Subversion und die Transformation von 
Handlungen (Schäfer 2016). So bieten die Differenzierungspraktiken im 
Arbeitsalltag zwar den Rückgriff auf vertraute Wahrnehmungsmuster, be-
inhalten mit dem undoing differences jedoch genauso ihre Negation (Hirsch-
auer/Boll 2017). Anissa und David benennen dieses Spannungsverhältnis 
zwischen der „Wiederaufnahme einer Unterscheidung“ (Hirschauer/Boll 
2017: 12) und ihrem Ruhenlassen „in einer Art stand-by-modus“ (Hirschau-
er/Boll 2017: 12) recht anschaulich. Entgegen der Annahme des Statischen 
und Unbewussten implizieren die Handlungspraktiken im medizinischen 
Kontext ebenso die Möglichkeiten der Veränderung und Subversion. Gleich-
zeitig betonen Theoretiker:innen der Praxistheorie wie Hilmar Schäfer, dass 
Praktiken nicht allein durch ihre bewusste Intention geleitet werden, son-
dern auch in einem „Netz aus Relationen“ (2016: 144) eingebettet sind. Das 
heißt, für eine Transformation der Othering-Praktiken hin zu einem undoing 
differences müssen Veränderungen der strukturellen Rahmenbedingungen 
im medizinischen Sektor mit einem veränderten Bewusstsein für Rassismus 
einher gehen. Doch dass sich die vertiefte Auseinandersetzung mit Rassis-
mus im medizinischen Bereich nicht immer als einfach erweist, wird im fol-
genden Abschnitt diskutiert.



Heft 19 • 202554 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Von Kontern bis Verstummen: Rassismuskritik und Widerstände

Im Umgang mit den selbst erlebten oder miterlebten interpersonalen Rassis-
muserfahrungen haben sich manche Interviewpartner:innen wie Dilan oder 
Anissa bestimmte Strategien angeeignet. Je nach Situation und Kontext 
versuchen sie, rassistische Äußerungen oder Verhaltensweisen nicht un-
kommentiert im Raum stehen zu lassen, sondern offen anzusprechen. Um 
bestimmte Aussagen zurückzuweisen, nennt Dilan beispielsweise die Stra-
tegie des ‚Konterns‘:

„Ähm (…) genau, dann bin ich manchmal so, dass ich mir denke, wie 
kannst du gut kontern, weil ich kein Mensch bin, der respektlos sein 
möchte, sondern einfach wirklich sagen, dass das nicht gut ist  (…). 
Also ich bin ja auch am Ende ein Mensch mit Gefühlen, dem das 
irgendwie weh tut, wenn man sowas hört.“

Es zeigt, dass sich Dilan zwar gegen die Kommentare wehren möchte, ohne 
dabei respektlos gegenüber der anderen Person zu sein. Aus einer persön-
lichen Motivation heraus möchte sie ihrem Gegenüber vermitteln, dass die 
rassistischen Verhaltensweisen verletzend sind. Doch nicht immer sind für 
Dilan die verletzenden Bemerkungen eindeutig als rassistisch identifizier-
bar. Dahingehend entwickelt sie eine weitere Strategie:

„Und dann dachte ich mir schon so, okay, das allein reicht mir schon 
aus, um das komisch zu werten. Und dann meinte ich so, ,ja was mei-
nen Sie denn?‘ Also ich stelle mich manchmal echt dumm. Damit mir 
die Leute das so erzählen sollen, wie sie es meinen. Und dann verraten 
sie auch die Perspektive von sich. Und dann kann man halt wirklich 
dagegen vorgehen. Und wenn du irgendwie so einen (…) Spruch im 
Affekt heraus haust, der im Raum steht, da kannst du noch nicht viel 
machen. Deshalb tue ich immer so einen auf dumm und ähm (…) lass 
die mal erklären, was so ist.“

In der geschilderten Situation wurde Dilan während einer praktischen 
Übung mit einer Puppe von dem Dozenten darauf hingewiesen, dass der 
Kontakt zur behandelnden Person zu ‚kuschelig‘ wäre. Wie Dilan erläutert, 
stellt sie sich in solchen Situationen ‚dumm‘ und fragt nochmals nach, was 
die Person damit aussagen möchte. Denn ihrer Argumentation nach hat sie 
mehr Handlungsmöglichkeiten, sobald ihr Gegenüber seine/ihre Gedanken 
expliziert, als wenn es nur bei subtilen Anmerkungen bleibt. Auch in der 
beschriebenen Situation führte auf Nachfrage der Dozent schließlich aus: 
„Und ähm dann meinte er, ,ja, das können Sie allein mit ihrem Mann zu-
hause machen oder ihre Kinder so umarmen […], das hat hier in der [Me-
dizin] nichts zu suchen. Sie haben hier nichts zu suchen.‘“ Indem er Dilan 
damit offen zu verstehen gibt, dass sie seiner Meinung nach nicht Teil der 
‚Wir-Gruppe‘ innerhalb des medizinischen Fachbereichs ist und nicht die 
erwarteten Verhaltensweisen an den Tag legt, kann Dilan gezielter dagegen 
vorgehen. Zum einen versuchte sie in der Situation selbst, dem Dozenten 
das verletzende und rassistische Ausmaß seiner Bemerkung vor Augen zu 



55

führen. Zum anderen meldete sie später den Dozenten. Um dagegen jedoch 
vorgehen zu können, setzt diese Strategie ein Wissen um Rassismus vor-
aus. So erzielt die Strategie des ‚Sich-dumm-Stellens‘ nur Wirkung, wenn 
Dilan die subtilen Verhaltensweisen und Anmerkungen ihres Gegenübers 
als rassistisch deuten und lesen kann. Durch Nachfragen gelingt es ihr dann, 
nach dem Migrationsforscher Mark Terkessidis, „das Implizite bestimmter 
Vorgänge explizit zu machen“ (2004: 118). Auch Anissa versucht rassistische 
Verhaltensweisen ihrer Kolleg:innen anzusprechen, ist jedoch oft mit einem 
fehlenden Verständnis bezüglich Rassismus konfrontiert:

„[…] also ich habe immer versucht, Leute darauf aufmerksam zu ma-
chen. Ähm (…) wenn die irgendwas falsch sagen oder so oder falsche 
Aussagen treffen. Auch wirklich so zu benennen und zu sagen, ‚das, 
was du gerade gesagt hast, ist rassistisch.‘ Ähm (…) aber da kommst 
du halt/ also das ist immer eine Sache (…) du kannst dir ja vorstellen, 
wie jemand reagiert, wenn dem jemand so einen Vorwurf sozusagen 
macht von wegen ‚deine Aussage war rassistisch‘. ‚Ich bin kein Ras-
sist‘, sagen die dann immer. Das ist die Antwort oder die Reaktion, die 
du am meisten bekommst. Ähm und ich sage denn auch immer so, ‚ich 
will damit gar nicht aussagen, dass du ein Rassist bist, sondern dass 
deine Aussage rassistisch ist. Daran kannst du nichts ändern, weil 
faktisch gesehen, hast du etwas gesagt, was rassistisch ist. Und egal, 
wie du das gemeint hast, am Ende war die Aussage rassistisch‘.“

Die Situation mag sinnbildhaft dafür stehen, was Anissa als Reaktion auf 
ihre Problematisierung von Rassismus gegenüber ihren Kolleg:innen erlebt. 
Dabei fasst ihr Gegenüber Rassismuskritik als einen Angriff auf die eigene 
Persönlichkeit auf. Diesem Argumentationsmuster folgend wäre Rassis-
mus ein kennzeichnendes Wesensmerkmal und eine Person sei entweder 
Rassist:in oder nicht. Dadurch geraten die alltagsrassistischen Handlungs-
muster der Person aus dem Blick, ebenwelche Anissa ansprechen möchte. 
Die Differenzierungsfähigkeit der Adressierten, dass eine Person nicht als 
Wesensmerkmal Rassist:in sein muss und trotzdem rassistische Verhaltens-
weisen reproduzieren kann, fehlt laut der Medizinstudentin. Durch das Aus-
blenden der Rassifizierungspraktiken wird die Kritik an diesen schließlich 
hinfällig und stattdessen mit Aussagen wie „Ich bin kein Rassist“ zurück-
gewiesen. Im Reden über Rassismus knüpft dies für die Historikerin Alex-
andra Alexopoulou an das Argumentationsmuster an, welches Rassismus als 
Phänomen aus der Mitte der Gesellschaft auslagern und bei (rechts-)extre-
men Gruppen verortet. Es verweist ebenfalls auf ein verengtes Rassismus-
verständnis, welches Rassismus mehr mit körperlichen Gewalttaten als mit 
alltäglichen Verhaltensweisen und gesellschaftlichen Ordnungsstrukturen 
assoziiert (Alexopoulou 2023). Seine Alltäglichkeit und Normalität wird aus-
geblendet und Rassismus als etwas verstanden, was nur in Ausnahmen auf-
tritt (Terkessidis 2004: 8). Auch Maya thematisiert die einseitige Perspektive 
auf Rassismus: „[…] wo glaube ich ein bisschen das Vorwissen fehlt oder 
auch so (…) dass (…) ähm Handling oder das Gefühl dafür, wie man mit so 



Heft 19 • 202556 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

rassistischen Fällen umgehen kann.“ Sie mutmaßt, dass durch das fehlende 
Bewusstsein für Rassismus nicht jede Person mit der geäußerten Rassismus-
kritik umgehen kann und diese von sich weist. Mit dem fehlenden Wissen 
wird für Susan Arndt letztlich ein weißes Privileg in der Auseinandersetzung 
mit Rassismus aufrechterhalten:

„Es handelt sich nicht einfach nur um ein passives Nicht-Wissen, mit 
dem Rassismus auf die eine oder andere Weise weggeredet wird. Viel-
mehr ist das Nicht-Wahrnehmen von Rassismus ein aktiver Prozess 
des Verleugnens, der durch das weiße Privileg, sich mit Rassismus 
nicht auseinandersetzen zu müssen, gleichermaßen ermöglicht wie 
abgesichert wird.“ (Arndt 2017: 43)

Neben der Abwehr von Rassismuskritik erlebt Anissa auch die Verurteilung 
dieser. Ihre Problematisierung von rassistischen Verhaltensweisen wird ab-
schätzig als politische Korrektheit abgestempelt und ihr wird die Rolle „Moral-
apostel“ zugewiesen: „Mir wird dann ein schlechtes Gewissen gemacht, dass 
sie neben mir nicht mehr das sagen können, was sie sagen wollen.“ In der 
Reaktion ihrer Kolleg:innen zeigt sich eine sogenannte „Täter-Opfer-Um-
kehr“ (Mecheril/Velho 2013: 205), wie sie die Bildungswissenschaftler:innen 
Paul Mecheril und Astride Velho benennen. So „[gilt] nicht die rassistische 
Handlung, vielmehr die Benennung von Rassismus […] als Skandal“ (Me-
cheril/Velho 2013: 205–206). Es lässt sich als ein symbolischer Diskurskampf 
begreifen, bei welchem die legitimen Sprecher:innenpositionen sowie die 
Grenzen des Sagbaren ausgehandelt werden (Mecheril/Rangger 2022). In-
dem Anissa signalisiert wird, dass ihre Kritik nicht im Rahmen des Sagbaren 
liegt und unangemessen ist, wird letztlich versucht, die Medizinstudentin 
zum Schweigen zu bringen – um es mit Spivaks Silencing zu formulieren. 
Verbunden damit macht Anissa die Erfahrung, dass ihre Kritik nicht als 
rational angesehen wird, sondern als überempfindlich und zu emotional: 
„[…] ich hatte schon diese Rolle, dieses Bild vermittelt und egal was war, mir 
wurde dann auch immer so vorgeworfen, warum ich denn so rumheule. Ich 
hätte ja noch nie schlimme Zeiten erlebt oder sowas.“ Auch Dilan begegnete 
in der vorher geschilderten Situation mit dem Dozenten die Unterstellung 
der Überempfindlichkeit:

„Und dann ähm (…) meinte er so, ,Sie brauchen ja nicht so sensibel 
zu sein. Das war nicht so gemeint‘. Und dann meinte ich so, ,doch, Sie 
haben das ja genauso gemeint. Und ich habe sogar noch nachgefragt, 
wie Sie das meinen.‘ Und dann meinte er so, ,ja heutzutage wird ja 
alles falsch verstanden. Erst recht von euch‘.“

Beiden Medizinstudentinnen wird der Vorwurf gemacht, sie würden mit 
einer Überempfindlichkeit reagieren. In Dilans Fall versucht der Dozent, die 
rassistische Aussage mit der Bemerkung, „heutzutage wird ja alles falsch ver-
standen“, als politische Korrektheit und als eine verfälschte Wahrnehmung 
abzutun. Ob er mit der Ergänzung, „erst recht von euch“, auf einen gene-
rationalen Unterschied verweist oder sich auf ihre natio-ethno-kulturell 



57

gedeutete Zugehörigkeit bezieht, ist nicht eindeutig. Auch bei Anissa wird 
versucht, das rassistische Verhalten durch Vergleiche mit „schlimmen Zei-
ten“ – gemeint war hier die Zeit während und nach dem zweiten Weltkrieg – 
zu verharmlosen. Mit der Banalisierung und Verharmlosung der Rassis-
muserfahrungen folgt für Maryam Mohseni ein Beanspruchen einer weißen 
Interpretationshoheit: „[…] die Person [wird] häufig als überempfindlich 
oder als emotional bezeichnet – im Gegensatz zur hegemonialen (weißen) 
Deutungsmacht, die als objektiv und rational konstruiert wird“ (2020: 399). 
Die Kämpfe um die Deutungsmacht führen bei Anissa und Dilan letztlich 
dazu, dass die Bereitschaft, rassistische Verhaltensweisen anzusprechen, 
nachlässt. Dilan veranschaulicht:

„Also ich bin ja auch am Ende ein Mensch mit Gefühlen, dem das 
irgendwie weh tut, wenn man sowas hört. Ja und manchmal bin ich so, 
dass ich das belächle, weil ich irgendwie müde geworden bin von dem 
ganzen Rassismus. Also wirklich eigentlich jeder Dienst, irgendeine 
Person, die irgendwas rassistisches sagt.“

Demnach kommentiert Dilan zwar bestimmte Verhaltensweisen, gleichzeitig 
nimmt sie ein Gefühl der Müdigkeit und der Resignation im Reden über 
Rassismus bei sich wahr. Beeinflusst wird dieses Gefühl bei Dilan womöglich 
durch den bereits im letzten Kapitel erwähnten Einzelkampf: „Und als Indi-
viduum allein kann auch nicht so viel dagegen tun.“ Anissa stellte sich auch 
diesem Einzelkampf, bis sie schließlich an die Grenzen ihrer Kapazitäten 
kommt: „Und wie gesagt, anfangs habe ich versucht, das zu kommunizie-
ren. Aber irgendwann konnte ich auch nicht mehr. Ich konnte wirklich nicht 
mehr.“ Beide verdeutlichen, wie sie das Ansprechen von Rassismus in vielen 
Situationen als einen Einzelkampf empfinden, welcher ihnen so viel Ener-
gie zieht, dass sie ab einem gewissen Punkt resignieren. Einher geht damit 
ein Schutzmechanismus, infolgedessen bestimmte Erfahrungen verdrängt 
werden und diesen weniger Bedeutung beigemessen wird. Anissa führt aus: 

„Ich glaube, das war dann irgendwie auch (…) so ein automatischer 
Schutzmechanismus vom Körper, dass du dann einfach in der Hin-
sicht dem keine Priorität mehr gegeben hast, sondern eher darauf ge-
achtet hast, dass du dich mit deinen Freundinnen triffst und dir einen 
schönen Tag oder Abend machst oder so, als sich jetzt immer wieder 
damit zu beschäftigen, was ist jetzt heute passiert, was ich kritisch 
und nicht korrekt fand und mir jetzt notiere. Das ist halt so (…)/ also 
das ist halt immer so die Frage, diesen effort, den ich reinpacke (…). 
Aber was bekomme ich dafür? Weißt du? Also schaffe ich damit über-
haupt etwas?“

Durch die empfundene Aussichtslosigkeit setzt ein Umdenken ein, sodass 
insbesondere nach der Arbeit versucht wird, sich von (mit-)erlebten Rassis-
muserfahrungen abzugrenzen und diesen weniger Beachtung zu schenken. 
Mit der Frage, ob Anissa damit überhaupt etwas erreicht, stellt sie ihre Hand-
lungsmöglichkeit im medizinischen Sektor in der antirassistischen Arbeit 



Heft 19 • 202558 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

infrage. Dass sie ihrem Eindruck nach als Individuum wenig bewirken kann, 
sondern es um einen kollektiven Zusammenschluss geht, wird im nächsten 
Kapitel in Bezug auf den Handlungsbedarf nochmals aufgegriffen.

Bisher wurden individuelle Umgangsformen im Reden über Rassismus auf-
gezeigt, wie sie insbesondere Anissa und Dilan erleben. Nicht nur in den Ge-
sprächen mit den beiden, sondern auch in den anderen Interviews wurde 
dies in einem übergeordneten Kontext betrachtet. Das heißt, selbst wenn 
nicht alle Interviewpartner:innen die Erfahrungen von Anissa oder Dilan tei-
len, wurde in den Gesprächen gemeinsam reflektiert, welche Fehlerkultur im 
medizinischen Bereich gelebt wird; wie ein Reden über Rassismus in deren 
Studien- und Arbeitskontext aussehen könnte und durch was dies gefördert 
oder auch gehemmt wird. Die Gespräche zeigten, je kleiner und persönlicher 
das Team ist, desto größer schätzten die Interviewpartner:innen die Offen-
heit im Team ein, über Rassismus reden zu können. So erschwert im Fall von 
Dilan beispielsweise der ständige Wechsel von Station zu Station und ihre 
Anonymität als Pflegehilfskraft das Ansprechen von Rassismuserfahrungen. 
Unabhängig von der Größe des Teams nennen meine Interviewpartner:in-
nen zusätzlich vor allem starre Hierarchieverhältnisse als einen prägenden 
Faktor dafür, wie über Rassismus bei größeren Institutionen wie einer Kli-
nik gesprochen werden kann. Martin erläutert: „So als Student ist die Hie-
rarchie in der Klinik sehr strikt. Wenn der Chefarzt sagt, da wird nicht da-
rüber gesprochen, ähm (…) dann musst du das halt runterschlucken, was 
du da zu sagen hast und (…) einfach nur abnicken.“ Auch Maya bestätigt: 
„[…]  und man ist auch wieder in diesem Abhängigkeitsverhältnis, ähm 
ja (…), dass man sich nicht leisten kann und nicht riskieren darf, diese Dis-
kriminierung anzusprechen“. Vor allem in der Rolle als Student:in sei man 
den starren Abhängigkeitsverhältnissen ausgesetzt und auf das Wohlwollen 
der übergeordneten Personen wie Chefärzt:innen oder Assistenzärzt:innen 
angewiesen, was das Ansprechen rassistischer Verhaltensweisen erschwert. 
Neben den starren Hierarchieverhältnissen beeinflussen außerdem die zeit-
lichen Kapazitäten, ob oder wie eine tiefere Auseinandersetzung mit Rassis-
muserfahrungen möglich ist. Wie Dilan ausführt, bestehen im Klinikalltag 
durch den Zeitdruck kaum Möglichkeiten, um Erfahrungen zu verarbeiten:

„So, oh du musst ja gerade Leben retten. Es ist wirklich manchmal so, 
dass du auf einmal jemanden reanimieren musst. Da denkst du eben 
nicht daran, oh im Zimmer zwei vor zehn Minuten habe ich das und 
das erlebt. Du (…), also es ist einfach so (…), so traurig es auch klin-
gen mag, (…) es ist einfach so Fließbandarbeit geworden in der Medi-
zin. Es geht einfach weiter. Das Fließband stoppt nicht. Und du musst 
immer im Fluss bleiben. Da kannst du dich nicht hinstellen und das 
Fließband stoppen, dass das gesamte System zusammenkracht.“

Die Medizinstudentin spricht hier den zeitlichen Ökonomisierungsdruck im 
Gesundheitswesen an und vergleicht die Arbeit in der Klinik bildhaft mit 
einer Fließbandarbeit: Wenn man den Prozess stoppt, kommt das gesam-
te System zum Erliegen. Indem vom Personal verlangt wird, in dem Sys-



59

tem zu funktionieren, rücken auch eigene Diskriminierungserfahrungen wie 
Rassismus vielmehr in den Hintergrund und erscheinen als nachrangiges 
Problem. Für Dilan vermittelt es den Eindruck: „Man sieht so etwas Großes 
wie Rassismus als etwas Kleines an. So von wegen in dem Gesamtgeschehen, 
ne.“ Sie verweist damit auf eine Relativierung von Rassismus, bei der rassis-
tische Erfahrungen aufgrund der hohen Arbeitsauslastung im Klinikalltag 
nur wenig Beachtung finden und als nebensächlich betrachtet werden. Wie 
bereits im vorherigen Abschnitt aufgezeigt, bleibt somit durch die hohe Ver-
antwortung und dem Zeitdruck in vielen medizinischen Bereichen wenig 
Zeit für Reflexion  – weder, um eigene Verhaltensweisen zu hinterfragen, 
noch um eigene Rassismuserfahrungen zu verarbeiten.

Um den strukturellen Hürden und individuellen Herausforderungen im 
Umgang mit Rassismuserfahrungen zumindest ansatzweise entgegenzu-
wirken, erwähnten manche Interviewpartner:innen Anlaufstellen wie die 
zuständige Person für Antirassismusarbeit an einem Universitätsklinikum. 
Maya konstatiert im Interview, dass seit dem Schaffen der Stelle die ge-
meldeten Fälle um ein Vielfaches zugenommen haben. Gerade das niedrig-
schwellige Angebot trage zu einer Sichtbarkeit der Fälle bei: „[…]  da hat 
man einfach klar gesehen, wenn ein Angebot besteht, was niedrigschwellig 
ist, was irgendwie (…) ähm gut erreichbar ist ähm, dem man auch gut ver-
traut, wo man sich gut aufgehoben fühlt, dann wird das auch genutzt.“ Auch 
sie selbst hat Fälle bei der Antirassismus-Beauftragten gemeldet und damit 
gute Erfahrungen gemacht:

„[…] hatte dann auch (…) ja das Gefühl, dass meine Beschwerde eben 
angekommen ist und auch gesehen und gehört wurde, was halt total 
wichtig ist, wenn man in dieser Situation steckt. Es kann auch sehr 
frustrierend sein, wenn man irgendwie noch die Zeit und Kraft auf-
wendet, sich zu äußern und den Fall zu melden. Es ist ja jetzt auch 
nicht leicht, so eine Beschwerde weiterzugeben, wenn man irgendwie 
gerade auch von dem Vorfall vielleicht (…) ähm ja (…) irgendwie ver-
letzt wurde oder vielleicht auch verunsichert ist, wie man damit um-
geht. Aber zu wissen, dass man Unterstützung erfährt (…) gerade auch 
irgendwie an einem großen Uniklinikum, wo dem allgemein nicht so 
viel Raum geboten wird, gerade wenn man jetzt zum Beispiel Studen-
tin oder Auszubildende ist und einfach in einer niedrigeren Position 
steht. Und dass das dann aber genauso (…) gleich (…) aufgenommen 
und bearbeitet wird wie diese Fälle, als wenn das jetzt irgendwie von 
einem Chefarzt oder einer Chefärztin oder so kommt  (…) und das 
ist ähm ja irgendwie (…) auch sehr bestärkend. Ist eine wichtige Er-
fahrung, die man dann da macht.“

Für Maya ist folglich das Melden der Vorfälle eine Form des Empowerment, da 
sie sich in ihren Anliegen gesehen, gehört und bestärkt fühlt. Insbesondere 
weil das Melden zunächst Überwindung kostet und mit einer eigenen Ver-
unsicherung verbunden ist. Die Erziehungswissenschaftler Paul Mecheril 
und Matthias Rangger sprechen in diesem Zusammenhang auch vom auf-



Heft 19 • 202560 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

kommenden Gefühl der Scham und der Übersensibilität, was folglich zu 
einem „self-blaming“ (2022: 195) für die erlebte Diskriminierungserfahrung 
führen kann. Mit der Meldestelle gelingt es jedoch Mayas Eindruck nach, das 
Gefühl der Unsicherheit in ein Gefühl der Selbstbestärkung umzuwandeln. 
Zum einen, weil auf die Anliegen reagiert wird und diese nicht relativiert 
werden. Zum anderen fühlt sie sich ermächtigt, indem unabhängig von der 
jeweiligen Position im medizinischen System die Beschwerden bearbeitet 
und ernst genommen werden. Auf diese Weise wirkt die Meldestelle als 
strukturelles Unterstützungsangebot den starren Hierarchieverhältnissen 
und den daraus folgenden Hürden im Ansprechen von Diskriminierungs-
erfahrungen entgegen.

Die zuvor beschriebenen Fallbeispiele verdeutlichen, dass das Benennen 
von Rassismus im Alltag sonst oft als ein Angriff auf die eigene Persönlich-
keit aufgefasst, als eine Einschränkung der Meinungsfreiheit verurteilt, als 
verzerrte Interpretation und Überempfindlichkeit wahrgenommen oder als 
politische Korrektheit abgetan wird. Das verengte Verständnis von Rassis-
mus und insbesondere das fehlende Bewusstsein für Alltagsrassismus führt 
dazu, dass die Kritik an diesem zurückgewiesen wird. Das Privileg weißer 
Personen, sich nicht mit Rassismus auseinandersetzen zu müssen, dennoch 
aber die Deutungshoheit im Sprechen über Rassismus für sich zu behaupten, 
trägt zur Aufrechterhaltung ihrer Machtposition bei (Rommelspacher 2009: 
32). Im medizinischen Kontext selbst hemmen darüber hinaus in manchen 
Bereichen die zeitlichen Rahmenbedingungen sowie starre Hierarchiever-
hältnisse das Ansprechen von Diskriminierungserfahrungen. Nicht in allen 
Bereichen mag dies der Fall sein. Sascha, Eli und David schätzen zum Bei-
spiel ihr Arbeitsumfeld als relativ diskriminierungssensibel und offen für 
Kritik ein. Sofern jedoch individuelle Ansätze und Bewältigungsstrategien 
nicht mehr ausreichen, stehen Betroffenen an größeren medizinischen In-
stitutionen Meldestellen wie die verantwortliche Person für Antirassismus-
arbeit als strukturelle Unterstützungsangebote zur Verfügung. Als niedrig-
schwelliges Angebot trägt es zu einer größeren Sichtbarkeit von Rassismus 
im medizinischen Bereich bei und ermächtigt Betroffene, unabhängig von 
ihrer Position, aktiv gegen Rassismus vorzugehen.

Das (An-)Erkennen von Wissenslücken: epistemische Ordnungen und 
Handlungsbedarf

Die in den vorangegangenen Abschnitten analysierten Othering-Praktiken 
verweisen nicht nur auf individuelle und strukturelle rassistische Deutungs- 
und Handlungsmuster. Sie legen auch epistemische Wissensordnungen 
offen, durch die solches Wissen erzeugt, vermittelt und legitimiert wird. Die-
sen epistemischen Wissensordnungen widmet sich das erste Unterkapitel. 
Es wird diskutiert, inwiefern bereits in der medizinischen Ausbildung ras-
sistische Narrative und Bilder (re-)produziert werden, wie ein kritischer 
Umgang mit medizinischem Wissen und Denkmustern aussehen kann und 
inwieweit sich diesbezüglich bereits Veränderungen abzeichnen. Dabei 



61

wurde in den Gesprächen ein Spannungsverhältnis zwischen dem (An-)Er-
kennen von sich abzeichnenden Wissenslücken und dem Festhalten an be-
stehendem Wissen deutlich. Das folgende Unterkapitel leitet daher von For-
men der Wissensvermittlung in der Lehre zu Formen der Wissensproduktion 
in der Forschung über. Es greift auf, wie die Medizin sich einerseits kri-
tisch den Leerstellen in der Forschung und einem einseitigen weißen Blick 
auf bestimmte Krankheitsbilder annehmen kann. Gleichzeitig wurde in 
den Gesprächen die grundlegende Frage aufgeworfen, wen medizinische 
Forschungsdaten überhaupt repräsentieren und nach welchen Kategorien 
die Daten erhoben werden. Vor dem Hintergrund einer sich ständig weiter-
entwickelnden medizinischen Forschung und eines sich wandelnden ge-
sellschaftlichen Verständnisses von Rassismus wird im letzten Unterkapitel 
der Frage nachgegangen, wie ein Wissenstransfer und eine Weiterbildung in 
Bezug zu Rassismus im medizinischen Sektor erfolgen können. Als Ausblick 
schließt das Unterkapitel mit der Diskussion des von meinen Interviewpart-
ner:innen aufgezeigten Handlungsbedarfs ab.

Rassistische Narrative und Bilder in der Lehre

Stereotypisierte Vorstellungen und Vorurteile gegenüber rassistisch mar-
kierten Personen in der Patient:innenbehandlung sind nicht im luftleeren 
Raum entstanden. Bereits der historische Abriss von Rassismus in den 
(Natur-)Wissenschaften hat gezeigt, wie dieser über die Jahre gewachsen ist 
und sich an zeitgenössische Handlungs- und Glaubensmuster adaptiert hat 
(Nguyen/Puhlmann 2023). Daher war in den Interviews ebenfalls Thema, 
wie die medizinische Ausbildung gestaltet ist und wie diese dem historischen 
Erbe des Rassismus in der Medizin gegenübertritt. Zwar wurde meinen In-
terviewpartner:innen zufolge beispielsweise die medizinische Praxis und 
Forschung zu Zeiten des Nationalsozialismus in deren Lehrveranstaltungen 
aufgegriffen. Dennoch begegneten Interviewpartner:innen wie Maya oder 
Dilan in Vorlesungen Narrative und Abbildungen, welche zeigen, dass nach 
1945 kein Bruch mit den rassistischen Überzeugungen stattgefunden hat 
und ein Differenzdenken im medizinischen Bereich nach wie vor erkennbar 
ist. Dilan schildert mir ein Beispiel von einer Folie mit der Abbildung einer 
türkischen Frau mit Kind im Kontext von Ernährung:

„Das ist ein Bild, das kannst du dir so vorstellen. Da ist eine weiße 
Ärztin, die einer Mama mit Kopfbedeckung/ sieht man auch direkt an 
der Bindeart, türkischer Herkunft/ mit ihrem Kind auf dem Schoß er-
klären möchte, was gutes Essen ist. Und auch so richtig dumm dar-
gestellt. Also so mit Banane in der Hand. Und dann stehen da so Sa-
chen drauf, wo dir denkst (…) also wie/ so dieses, oh die Menschen, 
die türkischer (…) Herkunft sind, die ernähren sich falsch. So fettig 
und kohlenhydrathaltig. Die wissen doch gar nicht, was gutes Essen 
ist. So in dem Sinne. Also das ist so ein verkehrtes Bild.“



Heft 19 • 202562 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Wie Dilan verdeutlicht, erzeugt die Folie aus der Vorlesung ein stigmatisie-
rendes Bild, indem türkisch gelesene Personen als Paradebeispiel für un-
ausgewogene Ernährung aufgeführt werden. Im gleichen Zuge betont Dilan 
kurz darauf, dass sie mögliche kulturelle Unterschiede in der Ernährungs-
weise nicht abstreiten möchte. Allerdings kritisiert sie, dass durch die Ab-
bildung einer türkischen Frau mit ihrem Kind auf der Folie bestimmte Ess-
gewohnheiten mit kulturellen Gruppen verknüpft werden. Auf diese Weise 
konstruiert die Folie eine homogenisierende und stereotypisierende Vor-
stellung von türkischer Esskultur. Statt diesem stigmatisierenden Bild 
auf türkische Ernährungsweisen wäre der Medizinstudentin zufolge ein 
„neutrales Bild“ ohne einen Einbezug natio-ethno-kultureller Zugehörig-
keiten angebrachter, wie Dilan an späterer Stelle im Interview äußert. 
Denn letztlich kann die Abbildung zu einer verzerrten Wahrnehmung von 
türkisch-gelesenen Personen beitragen und sich auf die Durchführung der 
Diagnostik in der medizinischen Praxis auswirken – also Othering-Praktiken 
im Berufsalltag befördern. Im Interview führt sie weiter aus, dass diese Folie 
in der Vorlesung angesprochen und gegenüber der lehrenden Person kriti-
siert wurde. Allerdings sei ihr im Laufe des Studiums die Folie des Öfteren 
begegnet, was sie mutmaßen lässt, dass diese Folie trotz Kritik nicht ersetzt 
oder überarbeitet wurde. Sie schlussfolgert:

„Die haben ihre Foliensätze seit zig Jahren. Und die (…) nehmen sie 
einfach immer wieder. Ne, du spielst sie einfach immer wieder ab. So 
wie das mit der Banane und der Konstellation, die auch sehr fragwür-
dig war. Hm (2 Sek.) irgendwie kümmert sich niemand darum. Auch 
wenn man mal so eine Kritik anbringt, sind die Sachen so wieder ge-
gessen. So neutral.“

Mit der Tendenz zu einer Neutralität deutet Dilan an, dass weitere Dis-
kussionen gemieden und teils im Keim erstickt werden. Für Grada Kilomba 
ist dies ein Verschleiern der eigenen Machtposition: „they are not acknowl-
eding the fact that they too write from a specific place, which, of course, is 
neither neutral nor objective or universal, but dominant. It is a place of pow-
er“ (Kilomba 2008: 31). Diese Machtposition wird mit dem Abweisen der Kri-
tik aufrechterhalten. Wie wichtig es für meine Interviewpartner:innen je-
doch ist, auf solch verzerrte Darstellungen hinzuweisen, thematisiert Maya 
in einem weiteren Fall. Dabei geht es um eine weitere Abbildung in einem 
Foliensatz einer Biochemievorlesung zum Thema Hungerstoffwechsel:

„Und dann wurde auf einer Folie eben dieser Hungerstoffwechsel 
beschrieben und dann bespielhaft irgendwie ein Bild von einem 
Schwarzen Kind und (…) das Kind war etwas abgemagert. Und dann 
hat meine Kommilitonin sich dazu geäußert, wieso denn in so einem 
Bild, in dem es um Hungerstoffwechsel geht, unbedingt ein Schwar-
zes abgemagertes Kind abgebildet sein muss. Das dann auch noch so 
aussieht, als wäre es (…)/ also das ist eben dieser typische kolonialis-
tische Blick auf hungernde Menschen in Afrika. Und das fand sie sehr 
diskriminierend und unangebracht und ich persönlich auch und auch 



63

andere aus meinem Jahrgang, die das auf dem ersten Blick nicht ge-
sehen haben.“

Sie führt weiter aus:

„Das hat mir zum Beispiel gezeigt, dass wenn man aufmerksam ist, 
fällt das einem auf und dann kann man sich wieder dazu austauschen 
und den Raum dafür schaffen, dass man dem auf eine Art und Weise 
begegnet, die dann lehrreich ist. Und wo es auch wichtig ist, dass man 
darauf aufmerksam macht, weil es ähm (…) ja eben auch einen wich-
tigen Hintergrund hat, dem man sich bewusst sein muss. Aber es muss 
eben jemanden geben, der dazu spricht.“

Maya spricht hier an, wie eine Kommilitonin in der Vorlesung auf die ko-
lonialistisch geprägte Perspektive auf Schwarze Personen aufmerksam ge-
macht hat, die im Foliensatz reproduziert wurde. Dabei verweist sie auf 
die Relevanz des Wissens, um solche kolonialhistorische Blicktraditionen 
dechiffrieren zu können. So komme man ihr zufolge dadurch in „den Ge-
nuss darüber nachzudenken“. Demnach ist ihr ein Anliegen, ein Bewusst-
sein für tradierte rassistische Denk- und Glaubensmuster zu schaffen sowie 
einen Raum für Diskussion in den Lehrveranstaltungen zu bieten. Wie je-
doch meine Interviewpartner:innen mir in den Gesprächen eröffnen, ist das 
Studium der Humanmedizin vielmehr auf die ‚faktenbasierte‘ Vermittlung 
von Lehrwissen ausgerichtet. Eine Ausnahme bildeten die Wahlpflicht-
kurse, welche sie im Laufe ihres medizinischen Curriculums belegen konn-
ten. Im Rahmen dieses Wahlpflichtbereichs begegnete meinen Interview-
partner:innen beispielsweise das Thema Rassismus im Gesundheitswesen 
in Kursen zu interkultureller Kommunikation oder sie befassten sich kri-
tisch mit medizinanthropologischen Fragestellungen. Insbesondere die 
Medizinstudentinnen unter meinen Interviewpartner:innen sehen daher 
das Angebot als Bereicherung, plädieren jedoch gelichzeitig für eine feste 
Integration in die medizinische Grundausbildung. Denn damit wird ein Be-
reich abgedeckt, der meinen Interviewpartner:innen in der Lehre sonst zu 
kurz kommt: Er vermittelt ein umfassenderes Verständnis von Gesundheit 
und für die unterschiedlichen Lebensrealitäten ihrer Patient:innen. Gerade 
David merkt an, dass eine Sensibilisierung der Medizinstudent:innen für die 
Vielfalt der Hintergründe und Lebensrealitäten der Patient:innen sie besser 
auf die Berufspraxis vorbereiten würde. Statt einem vereinfachten und ein-
seitigen Blick auf Gesundheit durch die evidenzbasierte Wissensvermittlung, 
können durch eine interdisziplinäre Perspektive die sozialen Dimensionen 
von Gesundheit stärker in die medizinische Ausbildung integriert werden. 
Das bedeutet auch, dass Raum für eine kritische Auseinandersetzung mit 
eigenen Vorurteilen oder eurozentristischen Sichtweisen auf den mensch-
lichen Körper geschaffen werden sollte, wie Maya andeutet.

In diesem Zusammenhang gilt es anzuerkennen, dass die naturwissen-
schaftlichen Disziplinen keine ‚neutralen‘ und ‚objektiven‘ Wissenschaften 
sind. Die beschriebenen Abbildungen der Folien lassen durchblicken, dass 



Heft 19 • 202564 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Rassismus vielmehr in einem „modernisierten Gewand“ (2023: 170) er-
scheint, wie Nguyen und Puhlmann konstatieren. So werden kulturalisie-
rende Vorstellungen von bestimmten natio-ethno-kulturellen Gruppen 
mit einem (natur-)wissenschaftlichen Kontext verknüpft. Die dadurch re-
produzierten (kolonial-)rassistischen Stereotype fördern wiederum ein 
Differenzdenken und können sich auf die medizinische Diagnostik aus-
wirken. Um letztlich Rassismus im medizinischen Bereich zu untergraben, 
muss auch für die außeruniversitäre Gruppe ‚Kritische Medizin München‘ 
bereits in der universitären Lehre angesetzt werden:

„Die mit der Position als weiße*r Medizin*in einhergehenden An-
nahmen und Privilegien sowie ihre Auswirkungen auf die medizini-
sche Behandlung zu erkennen und schon im Studium kritisch zu re-
flektieren, wäre eine Voraussetzung, dem Rassismus im Krankenhaus 
zu begegnen und ihn vermeiden zu können.“ (Wagner et al. 2020: 6)

Wissenslücken und Leerstellen in der Forschung

Ob überhaupt eine Differenzierung nach natio-ethno-kulturellen Grup-
pen im medizinischen Bereich sinnvoll ist oder nicht, sind Debatten, wel-
che naturwissenschaftliche Fachbereiche beschäftigt hält (Gómez 2013). 
Teil der Gespräche bildete die Frage, wann die Kategorie ‚Rasse/race‘ in 
der Lehre und Forschung angebracht ist und wann diese wiederum be-
stimmte natio-ethno-kulturelle Gruppen erst als die ‚Anderen‘ konstruiert. 
Ein grundlegendes Problem medizinischer Forschung ist meinen Interview-
partner:innen zufolge deren einseitige Datenbasis. Die prototypischen Pro-
band:innen medizinischer Studien seien deren Angaben nach meist weiße 
cis-männliche Personen. Aus einer intersektionalen Perspektive decken 
die Studienergebnisse damit eine geringe Diversität ab, wobei gleichzeitig 
für alle abweichenden Personengruppen die gleichen Therapieverfahren 
und Diagnoseinstrumente verwendet werden (Kritische Medizin Mün-
chen 2020: 2). In den Gesprächen wurden Fallbeispiele erörtert, in denen 
sich die Unterrepräsentativität marginalisierter Gruppen in der Forschung 
sowie in der Lehre nachteilig auf die Qualität der medizinischen Versorgung 
auswirken und Ungleichheiten in der Gesundheitsversorgung hervorrufen 
kann.

Zum einen äußert sich dies im Fachbereich der Dermatologie. Im Laufe des 
Medizinstudiums sowie in den medizinischen Lehrbüchern werden vor-
wiegend hellere Hauttypen  – demnach nur drei von fünf kategorisierten 
Hauttypen18 – besprochen und abgebildet, wie Maya beschreibt:

18	 Indem von kategorisierten Hauttypen gesprochen wird, möchte ich betonen, dass die 
Kategorisierung von ‚Hautfarbe‘ infolge des Kolonialismus als Instrument genutzt wur-
de, um Machtverhältnisse zu legitimieren. Wie Susan Arndt schreibt; „Wir sehen ‚Haut-
farben‘, weil der Rassismus dieses Sehen erfunden und in Wissen verwandelt hat“ 
(Arndt 2014: 21). Auch wenn es biologisch unterschiedliche Hauttypen gibt, erweist sich 
für die Literaturwissenschaftlerin eben die Praktik der Kategorisierung als problema-



65

„In den regulären dermatologischen Vorlesungen beispielsweise ist es 
so, dass hauptsächlich (…) weiße Haut gezeigt wird. Ähm und auch in 
den Prüfungen (…) so wie die Hauterkrankungen beschrieben sind 
ähm (. .) wir müssen eben auf weißer Haut bestimmen. Und selbst 
wenn die Frage irgendwie darauf abzielt, wie sieht die und die Krank-
heit aus ähm (…) die dermatologische Krankheit, dann (…) ist die 
Antwort eben darauf ausgerichtet, wie sie auf weißer Haut aussieht.“

Wie Maya in diesem Beispiel schildert, wird hier eine einseitige Ausrichtung 
auf hellere Hauttypen sichtbar. Dilan wirft ein, dass „schon häufiger darauf 
eingegangen [wird], dass es bei nicht weißen Personen anders aussieht. Aber 
es war nicht auf einer Folie gezeigt. Es war nie ein Bild oder (…) irgendwie 
was, was sich einprägen würde“. Beide Medizinstudentinnen bringen damit 
zum Ausdruck, dass sich aufgrund des fehlenden Bezugs das Wissen über 
dunklere Hauttypen nicht festigt. Durch die fehlende Repräsentation dunk-
lerer Hauttypen werden diese als von der Norm abweichend markiert, wäh-
rend hellere Hauttypen als universelles und ‚natürliches‘ Normbild in den 
Lehrbüchen und -veranstaltungen fungieren. Maya wiederum berichtet im 
Gespräch von einem neueren Seminar zu dem Thema Diversität, welches 
sich mit dermatologischen Hauterkrankungen nur auf Schwarzer Haut be-
schäftigt. Wie mir Maya, Anissa und Martin im Gespräch eröffnen, wurde der 
Perspektivenwechsel und Diskurs vor allem durch das Buch „Mind the Gap – 
A Handbook of clinical signs in Black and Brown Skin“ des britischen Schwar-
zen Medizinstudenten Malone Mukwende (2020) angestoßen, welches aus-
schließlich dunklere Hauttypen abbildet. In ihrer Einführung schreiben die 
Herausgeber:innen des Buches: „if medicine does not decolonize it’s cur-
riculum and teach student to recognise signs and symptoms on darker skin 
tones there will be delays in diagnosis or misdiagnosis” (Mukwende et al. 
2020: 2). Dass die standard-dermatologischen Lehrbücher nicht die Realität 
abbilden und dadurch die eben von Mukwende kritisierten Fehldiagnosen 
begünstigen können, zeigt sich auch in der Berufspraxis der angehenden 
Ärzt:innen. So war David in seinem Berufsalltag mit einer Situation kon-
frontiert, in welchen ihm die bestehende Wissenslücke bewusst wurde:

„Als ich dann einen Schwarzen Mann zum Beispiel vor mir hatte, der 
eine Hauterscheinung hatte, konnte ich die gar nicht zuordnen. Denn 
bei einer weißen Haut würde ich jetzt erwarten, dass das zum Bei-
spiel/ wenn ich jetzt eine bestimmte Erkrankung an der Haut habe/ 
dass es zum Beispiel rot wird, wenn die entzündet ist oder so. Und das 
sah eben bei ihm ganz anders aus. Und da habe ich halt selber ge-
merkt, okay ich weiß da zu wenig davon.“

Am Beispiel der Behandlung eines Schwarzen Mannes mit Haut-
erscheinungen beschreibt David den Moment, in dem ihm bewusst wurde, 
dass sein Wissen zu weißen Hauttypen nicht der Diagnostik von dermato-

tisch, da sie eine Variabilität an ‚Hautfarben‘ willkürlich in starre Kategorien unterteilt 
(Arndt 2014).



Heft 19 • 202566 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

logischen Hauterscheinungen auf Schwarzer Haut gerecht wird. Es zeigt, 
wie die von Dilan und Maya kritisierte fehlende bildliche Abbildungen von 
Hauterscheinungen bei dunkleren Hauttypen zu einer fehlenden Exper-
tise im beruflichen Alltag der (angehenden) Ärzt:innen führen kann. Dass 
Dermatologie viel Praxisbezug verlangt, betont David nochmals: „Dermato-
logie ist viel sehen auch.“

Neben der Wissenslücke zu dunkleren Hauttypen nennen mir meine Inter-
viewpartner:innen weitere medizinische Werte, welche insbesondere bei der 
Behandlung Schwarzer Patient:innen zu Verzerrungen und Fehldiagnosen 
führen können. Zum einen handelt es sich um die Messung der Sauerstoff-
sättigung im Blut mithilfe von Pulsoxymetern bei Schwarzen Personen. Mit 
Pulsoxymetern wird „die Abschwächung (Absorption) von Lichtstrahlen 
beim Durchtritt durch das Gewebe“ (Deutsches Ärzteblatt 2022a) gemessen, 
wobei die Hautpigmentierung und Melanin die Messwerte beeinträchtigen 
können (Biermann-Medizin 2022). Neuere Studien haben herausgefunden, 
dass die Pulsoxymeter besonders bei Personen mit dunklerer Haut eine ok-
kulte Hypoxämie (Sauerstoffmangel) nicht immer eindeutig erkennen (Val-
buena et al. 2022). Selbst wenn neuere Studien diese Erkenntnisse aufwerfen 
und zur Diskussion stellen, wird Anissa zufolge das Wissen nicht immer un-
bedingt anerkannt:

„[…] und dann muss diese Lücke auch anerkannt werden. Weil zum 
Beispiel bei dieser Pulsoxymetern-Sache haben vor allem nicht-wei-
ße Ärzt:innen versucht, darauf aufmerksam zu machen, aber sie wur-
den nicht gehört. Die wurden nicht gehört. Also glaubst du, es gab 
irgendwie eine Reform oder sonstiges, dass die Geräte überarbeitet 
worden sind. (…) nein (…). Die alten Geräte wurden weiterhin ver-
wendet.“

Der hier umschriebene Prozess des Nicht-zuhören-Wollens und Nicht-
anerkennens der Perspektiven nicht weißer Ärzt:innen verweist auf Prak-
tiken des Silencings. Infolge der Marginalisierung bleibt eine hegemonia-
le Wissensordnung letztlich aufrechterhalten und unangetastet (Afeworki 
Abay 2023). Dieser hegemoniale Diskurs manifestiert sich in technischen 
Materialitäten wie den Pulsoxymetern selbst, welche Anissa zufolge weiter-
hin verwendet werden. Sie schlussfolgert:

 „[…] nur weil du die Lücke siehst und versuchst sie zu füllen, heißt 
nicht gleichzeitig, dass sie anerkannt wird oder dass auch die Wichtig-
keit von den führenden Leuten gesehen wird. Das ist halt auch so ein 
krasses Problem. Da wird man häufig so allein gelassen.“

Der Kampf um Anerkennung beschreibt die Medizinstudentin als einen 
Kampf gegen Windmühlen, sofern der Forschungsbedarf erst von Führungs-
kräften anerkannt werden muss. Neben der Sauerstoffsättigung erwähnen 
meine Interviewpartner:innen weitere Beispiele wie das EKG oder Blut-
druck, bei welchen die Werte bei Schwarzen Personen nicht eindeutig zu-
ordenbar sind und zu Fehldiagnosen und -behandlungen führen können. 



67

So berichten Anissa und David von Erfahrungen, in denen das EKG bei 
Schwarzen Personen auf einen Herzinfarkt hinweisen könne, jedoch die er-
warteten Symptome nicht erkennbar sind.19 Ebenso habe man bei Schwar-
zen Patient:innen erhöhte Blutdruckwerte festgestellt, welche laut Anissa 
nur schwer reguliert werden können. Ihrer Ansicht nach steht dies im Zu-
sammenhang mit einer unzureichenden Forschungslage:

„Wie kann es sein, dass man nicht weiß, warum man zum Beispiel 
einen Bluthochdruck bei Schwarzen Menschen nicht so gut kontrol-
lieren kann, wie bei weißen Menschen. Warum wird denn dazu nicht 
genügend geforscht? Wieso kann mir der Dozent nicht ne Antwort 
dazu liefern? Und sich darauf auszuruhen, dass es dazu noch keine 
Forschung gibt oder dass es dazu keine Literatur gibt, ist halt nicht 
zufriedenstellend.“

Am Beispiel des Bluthochdrucks verweist Anissa nochmals auf das grund-
legende Problem in der medizinischen Forschung, dass die standardisierten 
Forschungsverfahren wenig die (gesundheitliche) Lebensrealität Schwar-
zer Menschen berücksichtigt. Dabei sollte sich ihrer Auffassung nach nicht 
auf dem Argument der fehlenden Forschungslage ausgeruht werden, son-
dern hinterfragt werden, wie es überhaupt zu einer Forschungslücke kom-
men kann. Angesichts der Leerstellen in der Forschung müsse jedoch auf 
der internationalen Ebene differenziert werden, wie Dilan ebenfalls betont. 
Mit Blick auf die Vereinigten Staaten setzten sich Studien beispielsweise 
mit dem Thema Bluthochdruck bei Schwarzen Personen auseinander. Auf 
der einen Seite wurde in den Studien versucht, Bluthochdruck mit der Ana-
tomie nicht weißer Personen zu erklären und genetisch zu belegen (Gómez 
2013). Eine ethnografische Studie der Anthropolog:innen Clarence Gravlee, 
William Dressler und Russell Bernard in Puerto Rico (2005) zeigte jedoch, 
dass bei der Untersuchung der Ursachen von Blutdruck der Fokus auf die 
genetischen und biologischen Dimensionen von ‚Hautfarbe‘ zu kurz greift. 
Stattdessen erfordert es, sich der Auswirkungen von ‚Hautfarbe‘ als soziales 
Konstrukt und den daraus folgenden gesellschaftlichen Ungleichheiten an-
zunehmen. Demnach wurde vor allem bei denjenigen Personen ein erhöhter 
Blutdruck festgestellt, welche sich selbst als Schwarz identifizieren und be-
sonders von sozialer Ungleichheit und Diskriminierung betroffen sind. Sie 
schreiben: „our finding that blood pressure is associated with culturally as-
cribed color – but not with skin pigmentation – does not exclude a genetic ba-
sis to population differences in blood pressure. Yet it does cast doubt genet-
ic explanations for the relationship between skin color and blood pressure” 
(Gravlee et al. 2005: 2196).

19	 Das Fallbeispiel wurde hier aufgeführt, da es Teil der Argumentationsstruktur meiner 
Interviewpartner:innen bildete. Aufgrund der umfangreicheren Studienlage wurde sich 
für eine tiefere Diskussion für das Beispiel von Bluthochdruck bei Schwarzen Personen 
entschieden. Für eine umfassendere Bewertung der EKG-Werte bei Schwarzen Perso-
nen müsste eine weitere Recherche und vertiefte Gespräche mit Fachleuten erfolgen.



Heft 19 • 202568 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

In diesem Abschnitt wurde insbesondere auf Schwarze Personen als vul-
nerable Gruppe in der medizinischen Forschung und Lehre eingegangen. 
Aus kolonialhistorischer Perspektive waren es gerade Schwarze Körper, 
welche zur Projektionsfläche europäischer Imaginationen wurden und das 
‚Minderwertige‘, das ‚Primitive‘, das ‚Bestialische‘, das ‚(Sexual-)Triebhafte‘ 
oder einfach das ‚Abnormale‘ symbolisierten (Nnaemeka 2005). Um nun zu 
der Frage zurückzukommen, ob die Verwendung einer ‚Rasse/race‘-Katego-
rie in der medizinischen Forschung sinnvoll sei, erweist sich dies als am-
bivalent. Einerseits zeigte sich am Beispiel der Dermatologie eine gewisse 
„colour-blindness“  – wie die Schwarze afroamerikanische Schriftstellerin 
Toni Morrison (zitiert nach Arndt 2014: 32) es charakterisiert. In den gängi-
gen Lehrveranstaltungen und -büchern wurde lange eine Diversität in den 
kategorisierten Hauttypen ausgeblendet, obwohl es nennenswerte Unter-
schiede in den Krankheitsbildern gibt. Mit der Ausblendung von dunkleren 
Hauttypen in der Lehre ging gleichzeitig eine Reproduktion eines weißen 
Hauttyps als Norm einher. An dieser Stelle wäre eine umfassendere Ab-
bildung aller kategorisierten Hauttypen in der Lehre sinnvoll, um das Wis-
sen zu festigen und Fehldiagnosen beziehungsweise fehlende Expertise in 
der beruflichen Praxis zu vermeiden. Auch das Beispiel der Messung der 
Sauerstoffsättigung mit Pulsoxymetern veranschaulicht, wie sich eine weiße 
Norm durch eine einseitige Datenlage in technischen Gegenständen mate-
rialisiert. Die technischen Geräte sind dabei weniger auf die Bedürfnisse 
derjenigen Patient:innen zugeschnitten, welche von der weißen Norm ab-
weichen. Der Afrozensus kritisiert: „ausgehend von einem weiß, cismänn-
lichen europäischen Standard der medizinischen Forschung werden ent-
sprechende Diagnoseinstrumente und Behandlungen entwickelt, aber 
auch an Schwarzen, afrikanischen und afrodiasporischen Menschen an-
gewendet“ (Aikins et al. 2021: 144). Für die Überwindung der Leerstellen 
in der Forschung bedarf es diversere Forschungsdaten – auch in Bezug auf 
Klasse oder Geschlecht  – sowie eine Institutionalisierung dieses Wissens, 
wie meine Forschungspartner:innen bestätigten. Allerdings macht Anissa 
in diesem Zusammenhang deutlich, dass eine Voraussetzung dafür das An-
erkennen eines Forschungsbedarfs sowie das Aufbrechen der epistemischen 
Wissensordnung sei. So verweist sie auf eine Hierarchisierung von Wissen in 
der medizinischen Forschung, welches vornehmlich weißes Wissen als gül-
tig und nichtweiße Perspektiven wiederum als ungültig klassifiziert und zum 
Verstummen bringt. Andererseits ist die Forschung zu Gesundheitsunter-
schieden im Zusammenhang mit ‚Rasse/race‘20mit Vorsicht zu genießen. 

20	 Neben dem deutschen Begriff ‚Rasse‘ wurde hier ebenfalls der englische Begriff ‚race‘ 
aufgenommen, da vor allem letzterer in der internationalen Gesundheitsforschung als 
Analysekategorie verwendet wird (Hamed et al. 2022: 13). Die beiden Begriffe sind je-
doch semantisch nicht gleichzusetzen: Während ‚race‘ infolge seiner kontinuierlichen 
Infragestellung seit dem 19. Jahrhundert und Bürgerrechtsbewegungen im 20. Jahrhun-
dert inzwischen überwiegend als soziale Kategorie verstanden wird, trägt der deutsche 
Begriff ‚Rasse‘ nach wie vor biologische Konnotationen (Bellu et al. 2023: 57). Die Ver-
wendung von ‚Rasse’ dient daher als kritische Markierung, die auf die Gefahr einer un-



69

Das Beispiel der Erforschung von Bluthochdruck bei Schwarzen Personen 
zeigt die Gefahr auf, das biologistische Verständnis von ‚Rasse/race‘ wieder 
salonfähig zu machen und Krankheiten allein auf genetische Grundlagen zu 
reduzieren. Dass gesundheitliche Probleme wie Bluthochdruck nicht Aus-
druck genetischer Unterschiede sein müssen, sondern mitunter durch die 
sozialen Bedingungen der Patient:innen (z.  B. sozioökonomischer Status, 
physische Umwelt, erhöhte Stresslevel durch strukturelle Benachteiligung 
und Diskriminierungserfahrungen) hervorgerufen werden können, wird da-
durch weniger berücksichtigt (Gravlee et al. 2005). Ein tieferes Verständnis 
für die sozialen Dimensionen von Rassismus würde ermöglichen, die Aus-
wirkungen von Diskriminierungserfahrungen und struktureller Ungleich-
heit auf die Gesundheit der Betroffenen besser erfassen und nachvollziehen 
zu können (Gómez 2013: 17–18). Aus der Perspektive des racial turns in den 
Kultur- und Sozialwissenschaften würde dies für die Gesundheitsforschung 
bedeuten, stärker das soziale Konstrukt Rasse als das biologische Konstrukt 
‚Rasse‘ mitzudenken (Arndt 2014: 31). Anne Fausto-Sterling diskutiert in 
diesem Zusammenhang gar die Frage, ob nicht eher die Kategorie Rassis-
mus anstatt ‚Rasse/race‘ in der Gesundheitsforschung etabliert werden soll-
te (Fausto-Sterling 2009: 116).21

Wissensaneignung und Zukunftsperspektiven für Praxis und Lehre

Wenn Themen wie Rassismus im Gesundheitsweisen, in der Patient:innen-
Ärzt:innen-Beziehung oder in medizinischen Wissenssystemen selbst we-
niger Teil der Lehre bilden und in den gängigen Lehrbüchern kaum eine 
Diversität abgebildet ist, wie konnten mir meine Interviewpartner:innen 
trotzdem von der Behandlung dermatologischer Hauterscheinungen auf 
dunkler Haut oder von verzerrten Angaben bei der Messung der Sauerstoff-
sättigung bei Schwarzen Personen berichten? Und woher kommt auch das 
eigene Verständnis meiner Interviewpartner:innen für rassistische Haltun-
gen und Praktiken im medizinischen Bereich? Diesen Fragen möchte der 
letzte Abschnitt dieses Kapitels nachgehen und dabei Möglichkeiten wie 
auch Herausforderungen der Wissensaneignung und des Wissenstransfers 
diskutieren sowie mit dem aufgezeigten Handlungsbedarf meiner Inter-
viewpartner:innen abschließen.

reflektierten biologistischen Interpretation in der Gesundheitsforschung aufmerksam 
macht und zugleich auf den spezifischen historischen Kontext des Begriffs im deutsch-
sprachigen Raum verweist.

21	 Eine Vielzahl an Studien hat sich bereits aus unterschiedlichen disziplinären Perspek-
tiven mit dem Zusammenhang von Rassismus und Gesundheit in verschiedenen ge-
sellschaftlichen Kontexten befasst: etwa im Hinblick auf Migration (Wanner 2018), 
strukturelle Diskriminierung innerhalb des Gesundheitssystem (Krieger 2014) oder die 
Auswirkungen von Rassismuserfahrungen auf das psychische und körperliche Wohlbe-
finden (Khoury 2022). Dies ist nur ein Teil einer inzwischen vielschichtigen, aber noch 
ausbaufähigen Studienlage.



Heft 19 • 202570 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

In den Gesprächen zeichnete sich ab, dass meine Interviewpartner:innen 
ihr Wissen über rassistische Strukturen in Forschung und Lehre zum einen 
über die Berufspraxis erlangten. Am Beispiel der Herzrhythmus-Störungen 
bei Schwarzen Personen, welche zunächst den Verdacht auf einen Herz-
infarkt aufwerfen würden, schildert David:

„Da habe ich aber dann selber mir das nochmal angeguckt, weil ich 
dann in der Mittagspause ein bisschen Zeit hatte. Weil ich das irgend-
wo mal gehört hatte. Und dann bin ich halt auf irgendeine Studie ge-
kommen, die das mal gezeigt hatte. Aber in den Lehrbüchern hier 
stand das nirgendswo drin halt. Ja und dann habe ich das selber re-
cherchiert und geguckt, weil ich einfach wissen wollte, gibt es da jetzt 
Unterschiede oder nicht. Also gar nicht wegen seiner (…) ähm seiner 
Hautfarbe, sondern ich habe einfach nach Grenzwerten geguckt und 
dann bin ich irgendwie durch Zufall darauf gestoßen.“

Über eine eigene Recherche stieß er folglich auf eine Studie, welche ihm 
Auskunft über mögliche Grenzwerte beim EKG geben konnte und dies im 
Zusammenhang mit Schwarzen Personen thematisiert. Denn, wie er selbst 
betont, erlangte er über Lehrbücher keinen Zugang zu dem Wissen. Gewiss 
mag eine individuelle Weiterbildung zur ärztlichen Verantwortung gehören, 
um Patient:innen nach aktuellen Wissensstandards die bestmögliche Ver-
sorgung zu bieten. Allerdings veranschaulicht das Beispiel von David, dass 
es dafür zum einen die zeitlichen Kapazitäten im Arbeitsalltag braucht. Zum 
anderen ist es notwendig, Zugang zu dem entsprechenden Wissen zu haben 
und die Studien sichtbar zu machen. In diesem Zusammenhang äußert David 
im Gespräch den Ansatz, dass Fachzeitschriften oder Plattformen bundes-
weiter Institutionen wie die Deutsche Ärztekammer als Kommunikations-
kanäle genutzt werden können, um vermehrt über rassistische Strukturen 
und Praktiken im medizinischen Bereich aufzuklären oder die Reichweite 
inklusiverer Studiendaten auszubauen. In den vergangenen Jahren ließ sich 
diesbezüglich eine Zunahme an Veröffentlichungen konstatieren, wie David 
betont und zum Beispiel die Ausgabe „Rassismus im Gesundheitswesen: 
Kein Einzelfall“ (2022b) des Deutschen Ärzteblattes veranschaulicht.

Einen anderen Weg nutzt Maya, indem sie gemeinsam mit anderen Kom-
militon:innen eine studentische Gruppe gründete, welche sich intersekt-
ional mit Diskriminierungsformen und sozialer Ungleichheit im medizi-
nischen Bereich auseinandersetzt. Einerseits versucht diese studentische 
Gruppe sich institutionell zu vernetzen und forderte gleich zu Beginn ihrer 
Gründung in einem Schreiben gegenüber der Fakultätsleitung ein Vor-
gehen gegen diskriminierende Verhaltensweisen im medizinischen Bereich. 
Andererseits organisieren die Mitglieder der studentischen Gruppe in regel-
mäßigen Abständen Veranstaltungen zu spezifischen Themen, um für Inte-
ressierte innerhalb und außerhalb des Faches einen Raum des Austausches, 
der Reflexion und des gemeinsamen Lernens zu schaffen. Auch wenn die 
Planung der Veranstaltungen und die interne Organisation mit einem Auf-
wand verbunden ist, nimmt Maya dies für den gemeinsamen Austausch in 



71

Kauf: „[…] ich [bin] immer mit sehr sehr vielen neuen Gedanken und In-
put und Eindrücken da rausgegangen. Und allein das war es immer halt 
schon total wert, dass ähm (…) wir die ganze Zeit und Mühe reingesteckt 
haben, uns zu organisieren.“ Die Erfahrungen, die sie aus der studentischen 
Gruppe und deren Veranstaltungen mitnimmt, wertet Maya folgender-
maßen: „[…] sehr empowernd und bestärkend und (…) ähm ja ich mache 
das wirklich gerne. Auch die Leute, mit denen ich das zusammen mache, 
die haben alle Bock drauf.“ Gerade durch den gemeinsamen Austausch, den 
Wissenstransfer und die gemeinsame Unterstützung wertet Maya es als eine 
Form des Empowerments. Zum einen bemächtigen und sensibilisieren sich 
die Teilnehmer:innen selbst mit Wissen für Rassismus und diskriminierende 
Strukturen im Gesundheitswesen. Zum anderen vermag die Vernetzung in 
der Gruppe als Empowerment aufgefasst werden, da der Austausch ein Ge-
fühl der Selbstbestärkung vermittelt. Zumal die Thematisierung von Rassis-
mus oft mit einer Tabuisierung und Abwehrreaktion einhergeht, wie im vor-
herigen Kapitel spürbar wurde. In Anlehnung an Grada Kilomba erinnert 
der geschaffene Raum der studentischen Gruppe an eine Art margin (Ki-
lomba 2008: 37) – ein Ort, an dem alternative Diskurse und marginalisierten 
Perspektiven im medizinischen Bereich verhandelt sowie Impulse für Ver-
änderungen gesetzt werden. Denn letztlich ist der Zusammenschluss in der 
studentischen Gruppe auch eine Ermächtigung, indem sich die Gruppe auf 
studentischer Ebene organisiert und mit Forderungen ihre Interessen und 
Stimmen auf institutioneller Ebene einbringt – sei es durch die Forderun-
gen gegenüber der Leitung der Fakultät oder durch die Vernetzung mit Ex-
pert:innen. So berichtet Maya von der ersten Veranstaltung der Gruppe, zu 
der sie die interne Person der klinischen Einrichtung für Rassismusthemen 
für einen Vortrag eingeladen haben:

„[…] unsere erste Veranstaltung war ein Vortrag von eben dieser An-
tirassimus-Beauftragten von [***]. Da haben wir [der Antirassismus-
Beauftragten] den Raum gegeben, einen Vortrag zu halten und dann 
im Anschluss im Plenum uns auszutauschen zum Thema Rassismus 
in der Medizin. Und ähm (…) das war auch eine sehr gut besuchte 
Veranstaltung, an die wir auch gerne zurückdenken (lächelt), weil das 
ein sehr schöner Raum war, in dem man darüber sprechen konnte.“

Demnach wird das Angebot der studentischen Gruppe gerne genutzt sowie 
als ein sicherer Raum für Austausch wahrgenommen. Doch der Bereitschaft 
für eine (eigene) antirassistische Auseinandersetzung sind zeitliche Gren-
zen gesetzt, wie die Medizinstudentin ebenfalls betont. Zum Zeitpunkt des 
Interviews befindet sich Maya in einem Forschungssemester, sodass wei-
tere Aktivitäten wie die in der studentischen Gruppe in ihrem Alltag zu-
nehmend in den Hintergrund treten. Im Interview reflektiert sie den Unter-
schied zu ihren ersten Semestern als Medizinstudentin: „[…] also ich habe 
nicht gemerkt, dass es so ein studentisches Privileg fast schon ist, sich damit 
auseinandersetzen zu dürfen.“ Aus retrospektiver Sichtweise wertet Maya 
die Möglichkeit, sich im Studium im Rahmen von Seminaren oder Work-



Heft 19 • 202572 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

shops kritisch mit verschiedenen Formen von Diskriminierung im Gesund-
heitswesen auseinanderzusetzen, als Privileg. Die zunehmende Arbeits-
expertise im Klinikalltag im Laufe ihres Forschungssemesters hingegen hat 
ihr nun deutlich gemacht, dass diese zeitlichen Ressourcen nicht selbstver-
ständlich sind. Vor diesem Hintergrund hebt Maya im Interview hervor, dass 
sie dem medizinischen Personal, welches beispielsweise nicht über rassis-
muskritisches Wissen verfügt, nicht unterstellen möchte, sie würden dies 
„aus einer gewissen Faulheit“ machen. Abgesehen von der individuellen 
Bereitschaft komme es vielmehr auf das entsprechende Angebot und die 
strukturellen Rahmenbedingungen an, wie Maya betont: „Wenn man ihnen 
eben nicht die Zeit oder den Raum dafür gibt, sich damit auseinanderzu-
setzen, dann geht das halt nicht.“

Wie lässt sich in der ärztlichen Berufspraxis dennoch Raum und Zeit für 
einen antirassistischen Wissenstransfer und einen kontinuierlichen Weiter-
bildungsprozess schaffen? In diesem Zusammenhang kam ich in den Inter-
views mit meinen Gesprächspartner:innen auf Fortbildungsangebote zu 
sprechen. Als ein Mittel der Weiterbildung und Aufklärung über Rassis-
mus im Gesundheitsbereich kann dies zu einer Sensibilisierung des Themas 
unter dem medizinischen Personal beitragen (Schödwell et al. 2022). Erste 
Anreize erfolgten beispielsweise an dem Universitätsklinikum bereits durch 
die verantwortliche Person für Antirassismusarbeit. Die Schaffung und ex-
plizite Benennung einer entsprechenden Stelle sehen einige meiner Inter-
viewpartner:innen als wichtiges Zeichen in der Auseinandersetzung mit 
Rassismus in medizinischen Einrichtungen. Im Interview berichtet Maya 
mir von einem weiteren Vortrag in einer medizinischen Fachabteilung zu 
Rassismus im Gesundheitswesen, welche von der Antirassismus-Beauf-
tragten angeregt wurde. Die Tatsache, dass die medizinische Fachabteilung 
mit dieser Veranstaltung eine Sichtbarkeit für das Thema schaffen möchte, 
löste bei Maya ein verändertes Denken über Fortbildungsangebote aus. Ob-
schon sie anfänglich den Effekt infragestellte, bewertet sie inzwischen Fort-
bildungen als wirksam und gewinnbringend:

„Weil eben allein dieses, dass man sich regelmäßig mit einem Thema 
auseinandersetzt oder auch dazu (…) vielleicht gezwungen wird, sich 
damit auseinanderzusetzen, bringt einen dazu (…) ja einfach das im 
Kopf zu haben und darauf aufmerksam gemacht zu werden und för-
dert einfach das Bewusstsein dafür. Und ich merke das selber auch, 
wenn ich mit einer Person in Kontakt bin, die von (…) ähm ja einer 
bestimmten Diskriminierungsform besonders betroffen sind, dass 
ich dann einfach aufmerksamer bin im Klinikalltag danach oder all-
gemein in meinem Alltag. Weil das ist für mich dann wieder so prä-
sent und ich verknüpfe das direkt mit dieser Situation, die ich davor 
erlebte und davon gehört habe ähm (…) in diesem Austausch über 
dieses Thema.“

Die Medizinstudentin zeigt auf, dass Fortbildungen das Potenzial bieten, 
durch eine regelmäßige Auseinandersetzung das Bewusstsein für Rassis-



73

mus zu stärken. Eben durch diese regelmäßige Auseinandersetzung wird 
schließlich das Wissen in Praktiken des Alltags eingebunden, wie sie bei 
sich selbst beobachtet. Das bedeutet, genauso wie sich rassistische Deu-
tungs- und Handlungsmuster durch ihre stetige Wiederholung im Alltag 
gefestigt haben, können antirassistisches Wissen und eine (selbst-)kriti-
sche Haltung durch eine kontinuierliche Ausbildung verinnerlicht werden. 
Daran anlehnend vertritt Anissa die Meinung, dass einmalige Fortbildungs-
angebote wenig Wirkung zeigen und Wissen erst durch eine regelmäßige 
Auseinandersetzung internalisiert werden könne. Nach Stefan Hirschau-
er und Tobias Boll ist es gewissermaßen das Lernen von doing differences 
zum undoing differences – dem Unterlaufen statt dem Aufrechterhalten ras-
sistischer Machtstrukturen durch Differenzierungspraktiken (Hirschau-
er/Boll 2017). Ob die Fortbildungsangebote verpflichtend gestaltet werden 
sollten, dazu zeigen sich unter meinen Interviewpartner:innen gegensätz-
liche Haltungen. Einerseits sieht David die Verpflichtung für Fortbildungen 
(im ambulanten Bereich) zu Rassismus als kritisch, da eine verpflichtende 
Weiterbildung vielmehr als lästige Aufgabe wahrgenommen werde, die 
ohne wirkliches Interesse abgeleistet wird. Andererseits spricht sich Anis-
sa wiederum für ein verpflichtendes Fortbildungsangebot aus mit der Be-
gründung, dass es auf diese Weise auch die Personen erreiche, welche sich 
sonst nicht freiwillig des Themas annehmen würden. Gleichwohl meine In-
terviewpartner:innen unterschiedliche Ansatzpunkte verfolgen, verweist es 
auf die grundlegende Notwendigkeit, die individuelle Bereitschaft für eine 
antirassistische Weiterbildung unter dem medizinischen Personal zu för-
dern. Dabei bedarf es vor allem die weiße Verweigerungsthese im Reden 
über Rassismus zu überwinden (Arndt 2005a).

Verbunden damit teilen vor allem Anissa und Dilan im Interview den Ein-
druck, dass ein Bewusstsein und Interesse für Rassismus bisher überwiegend 
in sogenannten bubbles erkennbar sei. Dilan führt aus: „Ob du jetzt open-
minded bist, dich weiter fortbilden möchtest und dir denkst, oh ich muss das 
jetzt wirklich mal angehen oder ob du betroffen bist und dir denkst, ohja, 
es kann ja nicht so weiter gehen, ich muss mal was tun. Die bubble bleibt 
gleich.“ Im wissenschaftlichen Diskurs wird der Begriff der bubble vor allem 
im Zusammenhang von medialen Räumen verhandelt und versteht dar-
unter vor allem segregierte Räume, in denen Personen Überzeugungen und 
Ansichten teilen und eigene Teilöffentlichkeiten bilden (Kopf 2021: 25–27). 
Eben dieses Teilen von Überzeugungen und Ansichten empfindet Anissa 
einerseits als Bestärkung. So nimmt sie die Zusammenarbeit mit Initiativen 
beispielsweise im Rahmen der Wahlpflichtkurse als ein „Auffangbecken“ 
wahr. Gleichzeitig heben Anissa und Dilan im Interviewausschnitt hervor, 
dass die eingeschränkte Reichweite und soziale Abgrenzung von bubbles ein 
wesentliches Problem darstellen, wenn es darum geht, rassistische Struktu-
ren gesamtgesellschaftlich sichtbarer zu machen und ein Bewusstsein (für 
das eigene Weißsein) zu schärfen.



Heft 19 • 202574 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

In den skizzierten Ansätzen wird deutlich, dass sowohl Wege der eigenen 
Wissensaneignung – sei es in Pausen oder im Rahmen von studentischen 
Gruppen  – als Möglichkeiten der Weiterbildung und Sensibilisierung ge-
nutzt werden. Insbesondere das Schaffen von Räumen des Austausches und 
des Wissenstransfers empfinden Interviewpartner:innen wie Maya oder An-
issa als Formen des Empowerment. Um die Reichweite des Wissenstransfers 
zu erweitern, diskutierten die (angehenden) Ärzt:innen in den Gesprächen 
genauso Möglichkeiten an Fortbildungsangeboten zu Rassismus im medizi-
nischen Bereich. Mit regelmäßigen Fortbildungen, welche strukturell ver-
ankert und finanziell gefördert werden, könnte antirassistisches Wissen ver-
innerlicht werden. Dabei bedarf es jedoch einer offenen Fehlerkultur und 
der Bereitschaft des medizinischen Personals für eine (selbst-)kritische 
Auseinandersetzung mit diskriminierenden Strukturen im eigenen Arbeits-
umfeld. Die Schaffung entsprechender Stellen für Antirassismusarbeit wird 
von meinen Interviewpartner:innen als einen wichtigen Schritt in die rich-
tige Richtung wahrgenommen. Nichtsdestotrotz sei es meist nur eine Stel-
le, die eher symbolisch sei und dem Handlungsbedarf nicht gerecht werden 
könne. Dilan merkt an: „[…] dass man da nicht nur eine Person sitzen hat 
und wenn die im Urlaub ist, gibt es eine Vertretung. Es ist immer nur ein, 
ein Mensch, der in dem Raum sitzt und Antirassismus-Beauftragte spielt.“ 
Ihrer Meinung nach brauche es mehr „power“ durch den Ausbau der anti-
rassistischen Angebote. Um gemeinsam gegen Rassismus vorzugehen, for-
dert Anissa einen umfassenden Zusammenschluss von Kollektiven, wie sie 
auf meine abschließende Frage nach dem (zukünftigen) Umgang mit Rassis-
mus im medizinischen Bereich ausführt:

„Ich glaube, man muss sich viel mehr Gehör verschaffen und ich glau-
be man muss/ ganz viele Ärzte, die eben nicht so davon betroffen sind, 
ziehen sich da eher zurück/ man muss eben als nicht-weißes und als 
weißes Kollektiv sich zusammentun, weil es geht um Patienten, die be-
handelt werden. Also (-) ähm nicht-weiße Ärzte oder weiße Ärzte beide 
sind davon betroffen in der Hinsicht, dass sie Patient:innen haben, die 
nicht-weiß sind. So dass man da als Kollektiv auf jeden Fall vielmehr 
sich zusammenschließen muss und darauf aufmerksam macht. Mehr 
Druck machen. Wir sind viel zu, viel zu leise. Wir halten uns viel zu 
doll zurück. Und als Einzelperson oder zwei, drei, vier Leute wirst du 
viel schaffen. Nicht aber so viel, wie wenn (…) wie gesagt eine ganze 
Station oder eine ganze Abteilung sich dafür einsetzt, Druck zu ma-
chen. Dann kannst du auf jeden Fall mehr erreichen, denke ich.“

Unabhängig davon, ob eine Person von Rassismus betroffen ist oder nicht, 
bedarf es für Anissa einer Kollektivierung weißer wie auch nicht weißer 
Ärzt:innen. Denn sofern das medizinische Personal in der Berufspraxis täg-
lich mit der Lebensrealität rassistisch markierter Patient:innen konfrontiert 
ist, gehe Rassismus alle etwas an. Somit bedarf es, sich dem weißen Privi-
leg zu stellen, sich durch die fehlende Betroffenheit nicht mit Rassismus 
auseinandersetzen zu müssen (Arndt 2017: 43). Stattdessen geht es Anis-



75

sa darum, sich als solidarisches Kollektiv Gehör und Sichtbarkeit zu ver-
schaffen. Vor allem nachdem sie von ihrem ‚Einzelkämpfertum‘ müde 
wurde, mag ihr der kollektive Zusammenschluss als einzig mögliche Zu-
kunftsperspektive erscheinen. Nach Halil Can handelt es sich dabei um ein 
kollektives Empowerment beziehungsweise Powersharing zur „Umverteilung 
von Macht bzw. Kapitalien“ (2022: 412), um eine größere Handlungs- und 
Wirkungsmacht zu erreichen – insbesondere dort, wo individuelle Ansätze 
nicht mehr ausreichen (Can 2022). Für Dilan setzt der Transformations-
prozess auf einer höheren Ebene an und muss gesamtgesellschaftlich ver-
handelt werden:

„Aber man muss da auch sagen, Krankenhaus kannst du nicht so se-
parat betrachten von der Gesellschaft. Ich meine, wenn die Gesell-
schaft so ein Problem hat, dann ist ja klar, dass das Krankenhaus 
auch befleckt ist. Ist ja nichts irgendwie (…) Separates. Deshalb müss-
te man halt eigentlich das Problem in der Gesellschaft bekämpfen 
beziehungsweise wenigstens ernster nehmen, wenigstens mehr (…) 
Aufmerksamkeit schenken. Bekämpfen wird man etwas nie. Ich bin 
ehrlich, also so optimistisch ich auch sein möchte, das wird es leider 
nicht geben eine Welt ohne Rassismus. Weil (…) gibt es einfach nicht. 
Die Ideologie ist da. Die wird auch immer wieder aufkommen. Aber 
wenigstens, das weniger zu verbreiten und so ein unkontrolliertes 
Maß sollte man nicht erreichen, was manchmal schon so wirkt.“

Solange Rassismus nicht gesamtgesellschaftlich als existent anerkannt 
und diesem entgegengewirkt wird, sind für die Medizinstudentin die anti-
rassistischen Kämpfe im medizinischen Bereich wenig fruchtbar. Auch An-
issa charakterisiert das Krankenhaus als ein Abbild der Dominanzgesell-
schaft, sodass sich der medizinische Bereich nicht isoliert betrachten lässt. 
Dilan hat zwar wenig Hoffnung, dass das ideologische Denken des Rassis-
mus völlig überwunden werden kann, dennoch kann gegen dessen Ver-
breitung angekämpft werden. Nach Susan Arndts Ansicht ist dieser Kampf 
gegen Rassismus allerdings nicht völlig aussichtslos, sofern man bereit ist, 
sich von vertrauten und verinnerlichten Glaubenssätzen zu verabschieden: 

„Rassismus ist wie alles, was der Mensch erfunden hat, vergäng-
lich. Er wird aber vertrieben werden müssen. Die Abkürzung, nicht 
über Rassismus zu sprechen, trägt dabei nicht. Dabei geht es weder 
um persönliches Wollen noch um eine Schuldzuweisung. Rassis-
mus ist ein kollektives Erbe. Wer Rassismus in die Schranken weisen 
und ins Verderben schicken möchte, muss zunächst lernen, was der 
Rassismus mit uns allen, mit der ganzen Welt und mit jedem Einzel-
nen angerichtet hat. In einem zweiten Schritt wird es darum gehen, 
feste Glaubensgrundsätze aufzugeben (auch den, schon immer anti-
rassistisch gewesen zu sein), bereits Gelebtes selbstkritisch zu über-
prüfen (auch wenn es noch so gut und antirassistisch gemeint war) 
und Gelerntes zu verlernen (auch wenn es noch so unschuldig aus-
sieht).“ (Arndt 2017: 43–44) 



Heft 19 • 202576 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Nur ein Kurs, nur ein Buch, nur eine Stelle – Status quo und Ausblick

Wie steht es nun um den Rassismus im medizinischen Bereich? Und wie 
lassen sich die einzelnen Kapitel nun in einem abschließenden Fazit zu-
sammenführen? Hierfür möchte ich auf die anfangs gestellten Forschungs-
fragen zurückkommen, bevor ich diese nochmals in einer theoretischen und 
methodischen Reflexion einordne und mit einem letzten Ausblick für Ge-
sellschaft und Forschung abschließe.

Zu Beginn der Forschung ging ich mit der Frage nach den (mit-)erlebten 
Rassismuserfahrungen ins Feld und wandte mich dabei an rassistisch mar-
kierte Personen aus dem medizinischen Bereich. In den Gesprächen mit den 
sieben Interviewpartner:innen wurde deutlich, dass Rassismus im medizini-
schen Bereich für Betroffene – Patient:innen wie Personal – zur alltäglichen 
Lebensrealität gehört. Gleichzeitig ergaben die sieben durchgeführten Inter-
views unterschiedliche Meinungen und Erlebnisse zum Forschungsthema, 
sodass die individuellen Erfahrungen meiner Interviewpartner:innen zwar 
gewisse Muster zeigten, sich jedoch kaum generalisieren lassen. Die persön-
liche Wahrnehmung von Rassismus spielt dabei eine zentrale Rolle: Wäh-
rend einige der Gesprächspartner:innen angaben, persönlich kaum Rassis-
mus erlebt zu haben, berichteten andere von wiederholten Erfahrungen 
der Diskriminierung. Zu den Erfahrungen der Diskriminierung zählten 
dabei neben Rassismus auch Sexismus oder Klassismus, was auf verankerte 
Machtstrukturen im medizinischen Sektor verweist. In Bezug auf Macht-
strukturen war zudem auffällig, dass die jeweilige Position innerhalb des 
medizinischen Sektors bei Rassismuserfahrungen von Relevanz sein kann. 
Was die Erfahrungen selbst betrifft, zeigten sich hier sowohl gegenüber den 
rassistisch markierten Patient:innen wie gegenüber rassistisch markiertem 
Personal unterschiedliche Formen: angefangen von ‚einfach machen‘ statt 
einer angemessenen Aufklärung bei Patient:innen mit Sprachbarrieren, 
über Absprechen von Schmerz oder Kompetenzen bis zu der Reproduktion 
rassistischer Narrative in der medizinischen Ausbildung und ein einseitiger 
Blick auf Gesundheit und Krankheitsbilder. So unterschiedlich die jeweili-
gen Praktiken sind, eint sie doch eine Form des Othering. Rassistisch mar-
kierte Patient:innen oder Angestellte werden als ‚schwierig‘, ‚unauthentisch‘ 
oder ‚unkompetent‘ dargestellt. Mit der Praktik des ‚Andersmachens‘ geht 
gleichzeitig eine (Re-)Produktion einer Norm einher: Welche Sprachen ‚nor-
mal‘ sind, welches Schmerzempfinden ‚normal‘ ist, welche kategorisierten 
Hauttypen ‚normal‘ sind, welche Forschungsproband:innen ‚normal‘ sind 
oder welche Pflegehilfskräfte und Medizinstudent:innen ‚normal‘ sind. Be-
dürfnisse und Lebensrealitäten, die von einer vornehmlich weißen Norm 
abweichen, werden ausgeblendet und gar marginalisiert. Dass dies im me-
dizinischen Bereich reale Auswirkungen vor allem auf die Patient:innen-
versorgung haben kann, zeigte die verzögerte Behandlung von Patient:in-
nen mit Schmerzen in der Notaufnahme oder die fehlende Expertise im Fall 
von dermatologischen Hauterscheinungen bei Schwarzen Menschen. Auch 
in Bezug auf die weitere Forschungsfrage, wie meine Interviewpartner:in-



77

nen mit Rassismuserfahrungen umgehen, zeigten sich unterschiedliche 
Praktiken: Im Falle von Sprachbarrieren schlüpften sie teils in die Rolle der 
(Sprach-)Vermittler:innen; bei interpersonalen Rassismuserfahrungen ver-
suchten sie aufzuklären, ihr Gegenüber damit zu konfrontieren oder die 
Vorfälle zu melden; beim Umgang mit Wissenslücken und der Sensibilisie-
rung für Rassismus versuchten sie sich selbst Wissen anzueignen oder sich 
für einen Austausch zu vernetzen. Deutlich wurde hierbei, dass meine In-
terviewpartner:innen teils ein Gefühl der Verantwortung empfinden, be-
stehende Lücken – sei es fehlendes Bewusstsein für rassistische Handlungs-
weisen oder auf den Umgang mit Sprachbarrieren  – im medizinischen 
System zu kompensieren. Allerdings sind die individuellen Strategien stark 
durch den strukturellen Rahmen begrenzt. Zum einen mangelt es an zeit-
lichen Ressourcen für eine angemessene Auseinandersetzung mit den (mit-)
erlebten Rassismuserfahrungen. Zum anderen hemmen starre Hierarchien 
im medizinischen System ein Sprechen über Rassismus. Wenn rassistische 
Vorfälle angesprochen werden, stoßen mache Interviewpartner:innen auf 
weiße Abwehrstrategien und Unterstellungen der Überempfindlichkeit, so-
dass es für diese in einem Gefühl der Resignation und des Einzelkämpfer-
tums mündet. Es verdeutlichte, dass die individuellen Strategien meiner 
Interviewpartner:innen oft nicht ausreichen oder langfristig zu wenig wirk-
sam sind. Auch wollen sich einige dem neoliberalen Ansatz des individu-
ellen Verantwortungsgefühls nicht fügen und fordern vielmehr kollektive 
Lösungsansätze.

Dies führt zur letzten Forschungsfrage: den strukturellen Unterstützungs-
angeboten. In den Gesprächen wurden diesbezüglich bereits unterschied-
liche Anlaufstellen und Angebote wie Dolmetscher:innendienste, Melde-
stellen oder die Stelle einer:s Antirassismus-Beauftragten genannt. 
Allerdings wurde vor allem im letzten Kapitel in Bezug zum Handlungs-
bedarf deutlich, dass ein Ausbaubedarf besteht. Dabei wünschten sich ei-
nige Interviewpartner:innen auf einer intersektionalen Ebene eine vertief-
tere Auseinandersetzung mit Diskriminierungsformen im medizinischen 
System, welche bereits in der medizinischen Ausbildung ansetzt und mittels 
Fortbildungen im weiteren beruflichen Werdegang eine fortgehende und 
kontinuierliche Weiterbildung ermöglicht. Die Tatsache, dass vor allem den 
Medizinstudent:innnen nur einen Kurs zum Thema Diversität in der Me-
dizin, nur ein Buch zu dermatologischen Hauterscheinungen auf Schwar-
zer Haut und nur eine Stelle einer:s Antirassismus-Beauftragten bekannt 
ist, charakterisieren einige Interviewpartner:innen als bezeichnend für den 
Umgang mit Rassismus im medizinischen Bereich.

Betrachtet man die Ergebnisse der Forschungsfragen nun auf einer über-
geordneten Ebene und in ihrem strukturellen Kontext, zeichneten sich in den 
Gesprächen vor allem zwei Faktoren als besonders relevant ab. Zum einen 
wurde Zeit als wichtige Ressource im medizinischen Alltag hervorgehoben. 
Die zunehmend auf Effizienz und Kostenminimierung ausgerichtete Ge
sundheitsversorgung zieht einen Zeit- und Leistungsdruck für das medi-



Heft 19 • 202578 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

zinische Personal nach sich. Dieser Druck begünstigt Handlungsmuster, 
welche zu Stereotypisierungen und Vereinfachungen von Patient:inneng-
ruppen führen kann. Statt einer bedürfnisgerechten und diskriminierungs-
sensiblen Patient:innenversorgung gehören zum Berufsalltag des Personals 
teils unter Zeitdruck durchgeführte Diagnosen und Behandlungen. Gleich-
zeitig bietet der Arbeitsalltag auch für rassistisch markiertes Personal wenig 
Raum, eigene Erfahrungen von Diskriminierung zu reflektieren oder zu 
thematisieren. Die daraus resultierende emotionale Belastung bleibt häu-
fig im Unsichtbaren oder wird relativiert. Es veranschaulicht, wie eng der 
Ökonomisierungsdruck im medizinischen Bereich mit der Reproduktion 
rassistischer Strukturen verwoben ist – sowohl in der Behandlung von Pa-
tient:innen als auch im Arbeitsalltag des medizinischen Personals. Aller-
dings ist Zeit- und Leistungsdruck kein allgemeingültiger Faktor im medi-
zinischen Bereich, wie ebenfalls in den Gesprächen erkennbar wurde. Dass 
das Argumentationsmuster des Zeitdrucks nicht auf alle medizinischen 
Fachbereiche übertragbar war, verunsicherte mich zunächst bei der Aus-
wertung der Daten. Doch Forschung bedeutet immer auch, Widersprüche 
und Ambivalenzen zuzulassen (Goel 2013). Der zweite wichtige Faktor, wel-
cher sich in den Gesprächen abzeichnete, war Wissen. Im Bereich um er-
bliche Erkrankungen handelt es sich konkret um ein Bewusstsein für die 
Problematik der Untersuchungspraktiken, welche historisch vielfach miss-
braucht wurden, um vermeintliche Unterschiede zwischen ‚Rassen‘ zu kons-
truieren. Um historisch gewachsene Denkmuster nicht fortzuschreiben und 
dadurch rassistische Strukturen zu reproduzieren, erfordert es einen kri-
tischen Umgang mit (unter anderem genetischem) Wissen und Forschung. 
Auch am Beispiel des Bluthochdrucks wurde ersichtlich, dass die Medizin 
andernfalls Gefahr läuft, in ein biologisches ‚Rassen’-Verständnis zu ver-
fallen, indem manche Krankheiten bestimmten Bevölkerungsgruppen als 
‚genetische‘ Veranlagung zugeschrieben werden. Vielmehr brauche es in der 
Forschung wie auch in der Gesellschaft ein Bewusstsein für Rasse als sozia-
les Konstrukt und die Auswirkungen der Rassifizierungsprozesse – auch auf 
die Gesundheit von Betroffenen.

Was die Prozesse der Rassifizierung betrifft, mögen viele rassistische Denk- 
und Handlungsmuster inzwischen als selbstverständlich und unveränder-
lich erscheinen. Mit einer alltags- und praxistheoretischen Perspektive auf 
die Praktiken wurde jedoch deutlich, dass vermeintliche Alltagsroutinen 
nicht nur Stabilität und Kontinuität bedeuten. Insofern es sich vielmehr 
um Wiederholungen statt um identisch vollzogene Ausführungen han-
delt, beinhalten die Alltagspraktiken immer auch die Möglichkeit, diese zu 
hinterfragen, aufzubrechen und neu zu gestalten. Dieses Spannungsver-
hältnis zwischen dem doing differences und undoing diffrences im Kontext 
der strukturellen Gegebenheiten der Praktiken sollte in der Arbeit sicht-
bar werden. Letztlich veranschaulicht das ambivalente Verhältnis zwischen 
der Reproduktion und der Transformation rassistischer Strukturen, dass 
der medizinische Arbeits- und Studienalltag nicht nur ein Raum von Dis-
kriminierung und Macht sein muss, sondern genauso Wandel ermöglicht. 



79

Schließlich kann eine Reflexion und bewusste Umgestaltung alltäglicher 
Praktiken zu einer gleichberechtigteren Versorgung beitragen, sofern es die 
strukturellen Rahmenbedingungen wie der Zeitfaktor ebenfalls zulassen. 
Diese enge Verknüpfung von Strukturen und individuellem Handeln im 
Hinblick auf die Transformation einer „White dominance“ (Essed 1991: 46) 
legt Philomena Essed nochmals recht anschaulich dar:

„When agents are socialized with and systematically exposed to rep-
resentation that justify White dominance, and when these notions are 
(unwittingly) accepted as ,normal‘, agents will act in concert, thereby 
creating and reproducing similar forms of racism adapted to the spe-
cific needs or interests and situations. This view of the relation be-
tween ideology and cognitions and between structures and agents ac-
knowledges, on the one hand, structural constraints on human agency 
and, on the other hand, that within specific boundaries individuals 
can make their own choices. They choose how they act. They either 
uncritically accept a dominant representation of reality or seek alter-
native views.” (Essed 1991: 46)

Dies führt über zur theoretischen Reflexion von Rassismus als alltägliches 
Phänomen. Obwohl Rassismus als Analysekategorie neben Forschungen zu 
Rechtsextremismus oder Migration lange wenig Beachtung fand (Sinanoğlu/
Polat 2023), erwies sich der Fokus auf Alltagsrassismus am Beispiel des me-
dizinischen Sektors als anschlussfähig. Wie ersichtlich wurde, tritt Rassis-
mus nicht nur in Ausnahmen oder in extremistischen Gruppierungen auf, 
sondern ist in alltägliche Interaktionen, Praktiken und Wahrnehmungen 
verwurzelt. Zugleich ermöglicht dieser Ansatz, den Alltag nicht nur als Raum 
der Stabilität und Belanglosigkeit zu betrachten, sondern gleichermaßen 
potenziell als Raum der Transformation. So sind die historisch gewachsenen 
rassistischen Wissenssysteme sowie Denk- und Handlungsmuster nicht un-
veränderlich. Wie bereits dargelegt, birgt der Alltag genauso das Potenzial, 
solche Muster und Strukturen aufzubrechen und neuzugestalten. Gerade 
durch die ergänzenden theoretischen Konzepte des Othering, Silencing und 
Empowerment taten sich in der Arbeit Blickwinkel auf, um sich sowohl mit 
ausgrenzenden Mechanismen als auch mit Ansätzen der Veränderung aus-
einanderzusetzen. Während die praxistheoretische Perspektive in der Arbeit 
nur gestreift wurde, könnte sie zukünftig einen umfassenderen Blickwinkel 
auf Phänomene des Alltagsrassismus ermöglichen. Insgesamt zeigte sich – 
mit Wolfgang Kaschuba gesprochen  –, dass mit dem Blick auf einen be-
stimmten Alltagsausschnitt Rückschlüsse über gesellschaftliche Strukturen 
und Funktionsweisen des Zusammenlebens gezogen werden können (Ka-
schuba 2012). Aus einer methodischen Reflexion deckte ich mit Interviews 
als ‚Solo-Methode‘ gewiss nur einen Teil dieses Alltagsausschnittes ab und 
halte damit in erster Linie subjektive Sichtweisen und Wahrnehmungen fest. 
Dabei gilt es sich nochmals zu vergegenwärtigen, dass es sich bei den Inter-
views um rekonstruierte Erzählungen handelt und Erzählen wiederum auf 
Erinnerungen fußt. Wie genau in den Interviews über Rassismuserfahrungen 



Heft 19 • 202580 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

gesprochen wurde, hing davon ab, wie meine Interviewpartner:innen diese 
Erinnerungen abrufen können. Dabei wurde in den Gesprächen bemerk-
bar, dass das Erinnern und Erzählen von Rassismus durch unterschiedliche 
Faktoren beeinflusst wird. Einerseits zeigte sich bei manchen Interviewpart-
ner:innen eine Unsicherheit, was überhaupt als rassistisches Handeln ein-
geordnet werden kann. Sofern ein Verständnis oder auch die entsprechende 
Sprache fehlt, um das Erlebte für sich selbst einzuordnen, wird dem Erzähl-
forscher Albrecht Lehmann zufolge diesen Erfahrungen auch kein subjek-
tiver Sinn beigemessen (Lehmann 2007). Andererseits äußerten Interview-
partner:innen, dass manche Erfahrungen auch aus Schutz für sich selbst 
verdrängt werden. Gerade die Häufigkeit und Alltäglichkeit der Erlebnisse 
führen zu einer gewissen Abstumpfung, sodass diese immer weniger als er-
innerungswürdig eingestuft werden. In dem Gespräch fielen jedoch immer 
wieder Bemerkungen wie die von Dilan: „[…] mir fällt noch eine Sache ein.“ 
Es deutet darauf hin, dass in den Interviews ein gewisser Erinnerungs-
prozess angestoßen wurde, dieser jedoch entsprechende Denkpausen 
brauchte. Auch mir fiel das Fragen nach Rassismuserfahrungen und das Zu-
lassen von Denkpausen nicht leicht. Er erforderte ein gewisses Vertrauen 
von beiden Seiten, eigene Unsicherheiten im Bezug zum Forschungsthema 
nicht zu überspielen, sondern offen zu thematisieren, um so in einen Aus-
tausch zu treten. Dahingehend nahmen manche Gespräche die Entwicklung 
an, dass mir gegenüber reflektiert wurde, wann meine Interviewpartner:in-
nen sich selbst in rassistische Denk- und Handlungsmuster verstrickt sehen. 
Je mehr ich den Eindruck hatte, mein Gegenüber weist ein fundiertes Wis-
sen zu Rassismus auf, desto deutlicher konnten Situationen und Strukturen 
benannt und charakterisiert werden. Das Wissen um die Funktionsweisen 
von Rassismus gab ihnen in Bezug zu den Bewältigungsstrategien und Um-
gangsweisen wiederum eine Handlungsmöglichkeit, je nach Kapazitäten 
und Machtressourcen dagegen vorzugehen.

Um eben diese Handlungsmöglichkeiten zu stärken, braucht es unter an-
derem einen breiteren Diskurs über (Alltags-)Rassismus. Die Forschung 
setzte am Beispiel des medizinischen Sektors an. Die breit ausgerichtete 
Forschungsfrage sowie das heterogene Forschungsfeld haben eine fundier-
tere Auseinandersetzung erschwert. Allerdings lässt sich meine Forschung 
vielmehr als Querschnitt durch die Medizin mit ausgewählten Fokus-
setzungen verstehen. Im Laufe der Arbeit taten sich dabei immer weitere 
Forschungsfragen und Lücken auf. So könnte weiter vertieft werden, wie 
im Bereich der Forschung medizinisches Wissen entsteht und welche An-
nahmen und Vorstellungen diesen zugrunde liegen. Auch nach einzelnen 
medizinischen Sektoren könnte stärker differenziert werden. Methodisch 
könnten kollaborative, partizipative und engagierte Forschungsansätze ver-
folgt werden, um in Zusammenarbeit mit Initiativen oder studentischen 
Gruppen wie der von Maya gemeinsam Handlungsstrategien auszuarbeiten. 
Ebenso könnten die einzelnen Rassismen wie Anti-Schwarzer-Rassismus, 
antimuslimischer Rassismus oder antislawischer Rassismus umfassender 
in ihren Ausprägungen im medizinischen Bereich sowie die intersektiona-



81

le Verschränkung mit weiteren Diskriminierungsformen erforscht werden. 
Aus historischer Perspektive stellt sich schließlich die Frage, wie wir mit 
Institutionen, Dokumenten und Persönlichkeiten umgehen wollen, die mit 
einer Kolonialmedizin oder einer Eugenik zu Zeiten des Nationalsozialis-
mus in Verbindung stehen. Eine kritische, öffentliche Auseinandersetzung 
und Aufarbeitung von Institutionen wie dem Bernhard-Nocht-Institut für 
Tropenmedizin in Hamburg könnte zu einer facettenreichen Erinnerungs-
kultur beitragen. Es zeigt, das Thema ist längst noch nicht in seinem vollen 
Umfang erschlossen, sondern die Forschung steckt vermutlich erst in ihren 
Anfängen. Ziel war es, an bestehende Ansätze der Public Health-Forschung 
oder dem Bericht des DeZIM „Rassismus und seine Symptome“ (2023) an-
zuknüpfen, neue Perspektiven aufzuwerfen und für weitere Forschungen 
anzuregen. Dass diesbezüglich noch viel Handlungsbedarf besteht, ver-
deutlicht das Zitat und der Titel der Arbeit „Man sieht so etwas Großes wie 
Rassismus als etwas Kleines an“. Wie es daher um den Status quo des Rassis-
mus in den medizinischen Bereichen steht, braucht es eine kontinuierliche 
Auseinandersetzung. Der Bericht „Rassismus und seine Symptome“ hat 
zwar nicht an Aktualität verloren. Doch seit seiner Veröffentlichung im No-
vember 2023 haben sowohl der öffentliche Diskurs über Rassismus als auch 
die Strukturen des Gesundheitswesens neue Dimensionen angenommen. 
Gesellschaftliche Debatten um die Belastung der Gesundheitsversorgung 
durch Migration – Stichwort: Asylbewerber:innen, die den ‚Deutschen‘ die 
Zahnarzttermine wegnehmen (Emundts/Rohwedder 2023, 28. September) – 
zeigen, wie tief verwurzelt ein Differenzdenken in ‚Wir‘ und die ‚Anderen‘ 
im medizinischen Kontext nach wie vor ist. Durch die Migrationsdebatten 
verschiebt sich der Fokus: Denn statt sich mit dem im System verankerten 
Rassismus auseinanderzusetzen, wird suggeriert, die Probleme kämen 
durch äußere Einflüsse, durch die ‚Anderen‘. Gleichzeitig werfen auch die 
politischen Bestimmungen über die geplante Krankenhausreform (Tages-
schau 2024, 22. November) die Fragen auf, wessen Bedürfnisse dabei (nicht) 
berücksichtigt werden und wie im Rahmen der Reform gerechte Zugänge 
zur einer Gesundheitsversorgung für alle Gesellschaftsgruppen ermög-
licht werden können. Auch wenn gegenwartsbezogene Forschung Gefahr 
läuft, den Blick für das Ganze zu verlieren und selbst in ideologische Denk-
muster zu verfallen (Kaschuba 2012: 19), bedarf es im gesellschaftlichen und 
wissenschaftlichen Bewusstsein eines Diskurses, der Rassismus und weiße 
Privilegien als existent anerkennt, thematisiert und nicht ausblendet – gera-
de, wenn es um das Grundrecht aller Menschen auf Gesundheit geht.



Heft 19 • 202582 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Amelie Klemens
c/o Institut für Empirische Kulturwissenschaft
Universität Hamburg
Edmund-Siemers-Allee 1 (West)
20146 Hamburg
amelie.klemens@gmx.de

Literaturverzeichnis

Afeworki Abay, Robel. 2023. Dekolonisierung des Wissens. Eine partizipative 
Studie zu Diskriminierung und Teilhabe an Erwerbsarbeit von BIPoC mit Be-
hinderungserfahrungen. Bielefeld: transcript Verlag.

Aikins, Muna AnNisa, Teresa Bremberger, Joshua Kwesi Aikins, Caliman 
Gyamersah und Deniz Yildrim-Caliman. 2021. Afrozensus 2020: Perspektiven, 
Anti-Schwarze Rassismuserfahrungen und Engagement Schwarzer, afrikani-
scher und afrodiasporischer Menschen in Deutschland. Berlin. https://afro​
zensus.de/reports/2020/.

Alexopoulou, Maria. 2022. „Rassismus als Praxis der langen Dauer. Wel-
che Rassismusforschung braucht Deutschland – und wozu?“ In Rfm-Debat-
te 2021: Rassismus als Praxis der langen Dauer. Welche Rassismusforschung 
braucht Deutschland – und wozu?, hrsg. vom Rat für Migration e. V, S. 5–15. 
Berlin. https://rat-fuer-migration.de/2021/11/23/rfm-debatte-2021-replik​
-der​-ini​tiatorin/.

Alexopoulou, Maria. 2023. „Rassismus als Leerstelle der deutschen Zeit-
geschichte.“ In Rassismusforschung I  – Theoretische und interdisziplinä-
re Perspektiven, hrsg. von Nationaler Diskriminierungs- und Rassismus-
monitor. S. 23–56. Bielefeld: transcript Verlag.

Arndt, Susan. 2005a. „Mythen des weißen Subjekts: Verleugnung und Hierar-
chisierung von Rassismus.“ In Mythen, Masken und Subjekte: Kritische Weiß-
seinsforschung in Deutschland, hrsg. von Maureen Maisha Eggers, Grada 
Kilomba, Peggy Piesche und Susan Arndt, S.  340–362. Münster: UNRAST-
Verlag.

Arndt, Susan. 2005b. „Weißsein: Die Verkante Strukturkategorie Europas 
und Deutschlands.“ In Mythen, Masken und Subjekte: Kritische Weißseins-
forschung in Deutschland, hrsg. von Maureen Maisha Eggers, Grada Kilomba, 
Peggy Piesche und Susan Arndt, S. 24–28. Münster: UNRAST Verlag.

Arndt, Susan. 2006. „The Racial Turn”: Im Kolonialismus, weiße Mythen und 
Critical Whiteness Studies.“ In Koloniale und postkoloniale Konstruktionen 
von Afrika und Menschen afrikanischer Herkunft in der deutschen Alltags-
kultur, hrsg. von Marianne Bechhaus-Gerst und Sunna Gieske, S.  11–25. 
Frankfurt am Main: Peter Lang.



83

Arndt, Susan. 2011. „Rassismus.“ In Wie Rassismus aus Wörtern spricht: 
(K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deutsche Sprache: Ein kriti-
sches Nachschlagewerk, hrsg. von Susan Arndt und Nadja Ofuatey-Alazard, 
S. 37–43. Münster: UNRAST Verlag.

Arndt, Susan. 2014. „Rassismus und Wissen.“ In Sprache – Macht – Rassis-
mus, hrsg. von Gudrun Hentges, Kristina Nottbohm, Mechtild M. Jansen und 
Jamila Adamou, S. 17–34. Berlin: Metropol Verlag.

Arndt, Susan. 2017. „Rassismus. Eine viel zu lange Geschichte.“ In Rassis-
muskritik und Widerstandsformen, hrsg. von Karim Fereidooni und Meral El, 
S. 29–45. Wiesbaden: Springer VS.

Arndt, Susan und Nadja Ofuatey-Alazard. 2011. „Zum Geleit“. In Wie Rassis-
mus aus Wörtern spricht: (K)Erben des Kolonialismus im Wissensarchiv deut-
sche Sprache: Ein kritisches Nachschlagewerk, hrsg. von Susan Arndt und 
Nadja Ofuatey-Alazard, S. 11–17. Münster: UNRAST Verlag.

Attia, Iman. 2009. Die „westliche Kultur“ und ihr Anderes: Zur Dekonstruktion 
von Orientalismus und antimuslimischer Rassismus. Bielefeld: transcript Ver-
lag.

Attia, Iman. 2017. „Diskursverschränkungen des antimuslimischen Rassis-
mus.“ In Rassismuskritik und Widerstandsformen, hrsg. von Karim Freidooni, 
und Meral El, S. 181–192. Wiesbaden: Springer VS.

Bargetz, Brigitte. 2016. Ambivalenzen des Alltags. Neuorientierungen für eine 
Theorie des Politischen. Bielefeld: transcript Verlag.

Bartig, Susanne, Dorina Kalkum, Ha Mi Le und Aleksandra Lewicki. 2021. 
Diskriminierungsrisiken und Diskriminierungsschutz im Gesundheitswesen – 
Wissensstand und Forschungsbedarf für die Antidiskriminierungsforschung: 
Studie im Auftrag der Antidiskriminierungsstelle des Bundes. Berlin. https://
www.antidiskriminierungsstelle.de/SharedDocs/downloads/DE/publikatio​
nen/​Expertisen/diskrimrisiken_diskrimschutz_gesundheitswesen.html.

Baumgartinger, Persson Perry. 2014. „Mittendrin: kritische Analyse im 
Spannungsfeld von Machtverhältnissen der staatlichen Regulierung von 
Trans*in Österreich.“ In Forschungsethik in der qualitativen Forschung: 
Reflexivität, Perspektiven, Positionen, hrsg. von Hella von Unger, Petra Nari-
mani, Rosaline M’Bayo, S. 97–110. Wiesbaden: Springer VS.

Bellu, Andrea, Matei Bellu und Vassilis Tsianos. 2023. „Zwischen Rassismus 
und race: (Post-)Strukturalistische Ansätze in der Rassismusforschung.“ In 
Rassismusforschung I: Theoretische und interdisziplinäre Perspektiven, hrsg. 
von Nationaler Diskriminierungs- und Rassismusmonitor, S. 57–100. Biele-
feld: transcript Verlag.

Bichmann, Wolfgang. 2013. „Vorwort“. In Medizinethnologie: Eine Einführung, 
hrsg. von Katarina Greifeld, S. 7–12. Berlin: Reimer.



Heft 19 • 202584 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Biermann-Medizin. 2022. „Unterschiede in der Performance von Pulsoxi-
metern bei Personen verschiedener Hautfarbe führen auch zu Ungleich-
heiten in der Versorgung.“ In Biermann-Medizin, 12. Juli. Zugriff 12. 11. 2024. 
https://biermann-medizin.de/unterschiede-in-der-performance-von-puls​
oxi​metern-bei-personen-verschiedener-hautfarbe-fuehren-auch-zu-un​
gleich​heiten-in-der-versorgung/.

Breidenstein, Georg, Stefan Hirschauer, Herbert Kalthoff und Boris Nies-
wand. 2020. Ethnografie: Die Praxis der Feldforschung (3. Auflage). München: 
UVK Verlag.

Brückmann, Thomas, Franziska Maetzky und Tino Plümcke. 2009. „Rassi-
fizierte Gene: Zur Aktualität biologischer ,Rasse‘-Konzepte in den neuen 
Lebenswissenschaften.“ In Gemachte Differenz. Kontinuitäten biologischer 
„Rasse“-Konzepte, hrsg. von AG gegen Rassismus in den Lebenswissen-
schaften, S. 20–64. Münster: UNRAST Verlag.

Brunner, Claudia. 2020. Epistemische Gewalt. Wissen und Herrschaft in der 
kolonialen Moderne. Bielefeld: transcript Verlag.

Can, Halil. 2022. „Doing Empowersharing  – Empowerment und Power-
sharing als machtkritische und inklusive Handlungsstrategien gegen Rassis-
mus und intersektionale Diskriminierungen.“ In Handeln in Organisatio-
nen der Migrationsgesellschaft: Differenz- und machttheoretische Reflexionen 
einer praxisorientierten Fortbildungsreihe, hrsg. von Paul Mecheril und Mat-
thias Rangger, S. 397–418. Wiesbaden: Springer VS.

Çetin, Zülfukar. 2022. „Der neue und alte antimuslimische Rassismus im 
(post-)kolonialen-Europa.“ In Handeln in Organisationen der Migrations-
gesellschaft: Differenz- und machttheoretische Reflexionen einer praxis-
orientierten Fortbildungsreihe, hrsg. von Paul Mecheril und Matthias Rang-
ger, S. 383–395. Wiesbaden: Springer VS.

Corbin, Juliet und Anselm Strauss. 2008. Basics of Qualitative Research: Tech-
niques and Procedures for Developing Grounded Theory (3. Auflage). Los An-
geles: Sage Publications.

Corbin, Juliet und Anselm Strauss. 2015. Basics of Qualitative Research: Tech-
niques and Procedures for Developing Grounded Theory (4. Auflage). Los An-
geles: Sage Publications.

Deutsches Ärzteblatt. 2022a. „Pulsoxymeter übersehen Hypoxämie bei 
dunkler Haut häufiger.“ Ärzteblatt.de, 7. Juli. Zugriff 12. 11. 2024. https://www.
aerzteblatt.de/nachrichten/135766/Pulsoxymeter-uebersehen-Hypoxae​mie​
-bei-dunkler-Haut-haeufiger.

Deutsches Ärzteblatt. 2022b. „Rassismus im Gesundheitswesen: Kein Einzel-
fall.“ Deutsches Ärzteblatt, 119 (17): S. 758–763.

Deutsches Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung (DeZIM). 
2022. Rassistische Realitäten: Wie setzt sich Deutschland mit Rassismus aus-



85

einander? Auftaktstudie zum Nationalen Diskriminierungs- und Rassis-
musmonitor (NaDiRa). Berlin: Deutsches Zentrum für Integrations- und 
Migrationsforschung (DeZIM). https://www.dezim-institut.de/fileadmin/
user​_upload/fis/publikation_pdf/FA-5331.pdf.

Deutsches Zentrum für Integrations- und Migrationsforschung (DeZIM). 
2023. Rassismus und seine Symptome: Bericht des Nationalen Diskriminierungs- 
und Rassismusmonitors. Berlin. https://www.rassismusmonitor.de/fileadmin/
user_upload/NaDiRa/Rassismus_Symptome/Rassismus_und_seine_Symp​
tome.pdf.

DiAngelo, Robin. 2018. White fragility: Why it’s so hard for white people to talk 
about racism. Boston: Beacon Press.

Dilger, Hansjörg und Bernhard Hadolt. 2010. „Medizin im Kontext: Über-
legungen zu einer Sozial- und Kulturanthropologie der Medizin(en) in einer 
vernetzten Welt.“ In Medizin im Kontext: Krankheit und Gesundheit in einer 
vernetzten Welt, hrsg. von Hansjörg Dilger und Bernhard Hadolt, S.  11–32. 
Frankfurt am Main: Lang.

Dotson, Kristie. 2011. „Tracking Epistemic Violence, Tracking Practices of Si-
lencing.” Hypatia, 26 (2): S. 236–257.

Eggers, Maureen Maisha. 2005. „Rassifizierte Machtdifferenz als Deutungs-
perspektive in der Kritischen Weißseinsforschung in Deutschland.“ In My-
then, Masken und Subjekte: Kritische Weißseinsforschung in Deutschland, hrsg. 
von Maureen Maisha Eggers, Grada Kilomba, Peggy Piesche und Susan 
Arndt, S. 56–72. Münster: UNRAST Verlag.

Eggers, Maureen Maisha, Grada Kilomba, Peggy Piesche und Susan Arndt. 
2005. „Konzeptionelle Überlegungen.“ In Mythen, Masken und Subjekte: Kri-
tische Weißseinsforschung in Deutschland, hrsg. von Maureen Maisha Eggers, 
Grada Kilomba, Peggy Piesche und Susan Arndt, S. 11–13. Münster: UNRAST 
Verlag.

Essed, Philomena. 1991. Understanding Everyday Racism: An Interdisciplina-
ry Theory. Newsbury Park, London und New Dehli: Sage Publications 

Fausto-Sterling, Anne. 2009. „Die Neugestaltung von Race: DNA und die 
Politiken der Gesundheit.“ In Gemachte Differenz: Kontinuitäten biologischer 
„Rasse“-Konzepte, hrsg. von AG gegen Rassismus in den Lebenswissen-
schaften, S. 82–129. Münster: UNRAST Verlag.

Glaser, Barney und Anselm Strauss 2006 [1967]. The Discovery of Grounded 
Theory: Strategies for Qualitative Research. New Brunswick und London: Al-
dine Transaction.

Goel, Urmila. 2013. „Ein Plädoyer für Ambivalenzen, Widersprüchlichkeiten 
und Mehrdeutigkeiten in der Rassismuskritik.“ In Migrationsforschung als 
Kritik? Konturen einer Forschungsperspektive, hrsg. von Paul Mecheril, Oscar 



Heft 19 • 202586 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Thomas-Olalde, Claus Melter, Susanne Arens und Elisabeth Romaner, S. 79–
92. Wiesbaden: Springer VS.

Gómez, Laura E. 2013. „ Introduction: Taking the Social Construction of 
Race Seriously in Health Disparities Research.” In Mapping „Race“: Critical 
Approaches to Health Disparities Research, hrsg. von Laura E. Gómez und 
Nancy López, S. 1–22. New Brunswick, New Jersey und London: Rutgers Uni-
versity Press.

Götzö, Monika. 2014. „Theoriebildung nach Grounded Theory.” In Methoden 
der Kulturanthropologie, hrsg. von Christine Bischoff, Karoline Oehme-Jüng-
ling, und Walter Leimgruber, S. 444–458. Bern: Haupt.

Gravlee, Clarence C., William W. Dressler und Russell H. Bernhard. 2005. 
„Skin Color, Social Classification, and Blood Pressure in Southeastern Puerto 
Rico.” American Journal of Public Health, 95 (12): S. 2191–2197. DOI: 10.2105/
AJPH.2005.065615.

Greifeld, Katarina. 2013. „Einführung in die Medizinethnologie.“ In Medizin-
ethnologie: Eine Einführung, hrsg. von Katarina Greifeld, S.  13–38. Berlin: 
Reimer.

Hamed, Sarah, Hannah Bradby, Beth Maina Ahlberg und Suruchi Thapar-
Björkert. 2022. „Racism in healthcare: a scoping review.” BMC Public Health, 
22(988): S. 1–22. DOI: 10.1186/s12889–022–13122-y.

Hamed, Sarah, Suruchi Thapar-Bjökert, Hannah Bradby und Beth 
Maina Ahlberg. 2020. „Racism in European Health Care: Structural Vio-
lence and Beyond.” Qualitative Health Research, 30(1): S.  1662–1673. DOI: 
10.1177/1049732320931430.

Haraway, Donna. 1988. „Situated Knowledges: the Science Question in Femi-
nism and the Privilege of Partial Perspective.” Feminist Studies, 14 (3): S. 575–
599.

Hedrich, Markus. 2021. „Medizin und Kolonialismus: Das Bernhard-Nocht-
Institut für Tropenmedizin als (post-)kolonialer Hamburger Erinnerungs-
ort.“ In Hamburg: Tor zur kolonialen Welt: Erinnerungsorte der (post-)ko-
lonialen Globalisierung, hrsg. von Jürgen Zimmerer und Sebastian Todzi, 
S. 197–212. Göttingen: Wallstein Verlag.

Helfferich, Cornelia. 2011. Die Qualität qualitativer Daten. Manual für die 
Durchführung qualitativer Interviews (4. Auflage). Wiesbaden: Springer VS.

Hirschauer, Stefan und Tobias Boll. 2017. „Un/doing Differences: Zur Theorie 
und Empirie eines Forschungsprogramms.“ In Un/doing Differences: Prakti-
ken der Humandifferenzierung, hrsg. von Stefan Hirschauer, S. 7–26. Weiler-
swist: Velbrück Wissenschaft.

Junker, Carsten. 2005. „Weißsein als akademische Praxis: Überlegungen zu 
einer kritischen Analysekategorie in den deutschsprachigen Kulturwissen-
schaften.“ In Mythen, Masken und Subjekte: Kritische Weißseinsforschung in 



87

Deutschland, hrsg. von Maureen Maisha Eggers, Grada Kilomba, Peggy Pie-
sche und Susan Arndt, S. 427–443. Münster: UNRAST Verlag.

Kalpaka, Annita. 2015. „Wir behandeln alle gleich“: Zwischen Gleichheits-
anspruch und Diskriminierungswirklichkeit: Prozesse der Auseinander
setzung mit Diskriminierung im Hochschulalltag.“ In Dominantkultur re-
loaded: Neue Texte zu gesellschaftlichen Machtverhältnissen und ihren 
Wechselwirkungen, hrsg. von Iman Attia, Swantje Köbsell und Nivedita Pra-
sad, S. 255–268. Bielefeld: transcript Verlag.

Kanter, Rosabeth Moss. 1977. „Some Effects of Proportions on Group Life: 
Skewed Sex Ratios and Responses to Token Women.” The American Journal 
of Sociology, 82 (5): S. 965–990.

Kaschuba, Wolfgang. 2012. Einführung in die Volkskunde (4. Auflage). Mün-
chen: C. H. Beck.

Khoury, Dunja. 2022. Rassimusbedingter Stress in Deutschland: Bewältigungs-
strategien und Ressourcen aus Sicht von Menschen mit Rassismuserfahrungen. 
Wiesbaden: Springer Fachmedien.

Kien Nghi, Ha. 2005. „Mach(t)raum(a) Berlin: Deutschland als Kolonial-
gesellschaft.“ In Mythen, Masken und Subjekte: Kritische Weißseinsforschung 
in Deutschland, hrsg. von Maureen Maisha Eggers, Grada Kilomba, Peggy 
Piesche und Susan Arndt, S. 105–117. Münster: UNRAST Verlag.

Kilomba, Grada. 2008. Plantation Memories: Episodes of Everyday Racism. 
Münster: UNRAST Verlag.

Kopf, Xenia. 2021. „Bubbles müssen nicht digital sein: Kollektive Räume 
zwischen Safe Space, Insel und Öffentlichkeit.“ In Bubbles&Bodies: Neue 
Öffentlichkeiten zwischen sozialen Medien und Straßenprotesten, hrsg. von 
Lukas Kaelin, Andreas Telser und Ilaria Hoppe, S. 251–269. Bielefeld: tran-
script Verlag.

Kourabas, Veronika und Paul Mecheril. 2022. „Über Rassismus sprechen: 
Auf dem Weg zu einer rassismuskritischen Professionalität.“ In Arbeitstitel: 
Migrationsgesellschaft. Pädagogik  – Profession  – Praktik, hrsg. von Miriam 
Stock, Nazli Hodaie, Stefan Immerfall und Margarete Menz, S. 13–33. Wies-
baden: Springer VS.

Krieger, Nancy. 2014. „Discrimination and health inequities” International 
Journal of Health Services, 44 (4): S. 643–710. DOI: 10.2190/HS.44.4.b.

Kritische Medizin München. 2021. „Eine Geschichte der Tropenmedizin.“ 
Zugriff 3. 7. 2024. https://kritischemedizinmuenchen.de/eine-geschichte​-der​
-tro​penmedizin.

Lehmann, Albrecht. 2007. Reden über Erfahrung. Kulturwissenschaftliche 
Bewusstseinsanalyse des Erzählens. Berlin: Reimer.



Heft 19 • 202588 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Lock, Margaret. 2012. „From Genetics to Postgenomics and the Discovery of 
the New Social Body.“ In Medical Anthropology at the Intersections: Histo-
ries, Activisms, and Futures, hrsg. von Marcia C. Inhorn und Emily A. Went-
zell, S. 129–160. Durham und London: Duke University Press. DOI: 10.2307/j.
ctv123x786.10.

Low, Setha M. und Sally Engle Merry. 2010. „Engaged Anthropology: Diversity 
and Dilemmas.” Current Anthropology, 51 (2): S. 203–226.

Lutz, Hela und Rudolf Leiprecht. 2022. „Über die Multiplizität von Rassis-
mus.“ In Rfm-Debatte 2021: Rassismus als Praxis der langen Dauer: Welche 
Rassismusforschung braucht Deutschland  – und wozu?, hrsg. vom Rat für 
Migration e.V., S.  27–32. Berlin. Zugriff 18. 11. 2025. https://rat-fuer-migra​
tion.de/2021/11/23/rfm-debatte-2021-replik-der-initiatorin/.

Massmünster, Michael. 2014. „Sich selbst in den Text schreiben.“ In Metho-
den der Kulturanthropologie, hrsg. von Christine Bischoff, Karoline Oehme-
Jüngling und Walter Leimgruber, S. 522–538. Bern: Haupt.

Mecheril, Paul und Claus Melter. 2009. „Rassismustheorie und -forschung in 
Deutschland: Kontur eines wissenschaftlichen Feldes.“ In Rassismuskritik: 
Band 1: Rassismustheorie und -forschung, hrsg. von Paul Mecheril und Claus 
Melter, S. 13–22. Schwalbach/Ts.: WOCHENSCHAU Verlag.

Mecheril, Paul und Matthias Rangger. 2022. „Und wenn ich dann das Wort – 
zum Beispiel: Rassismus  – nenne…  – (Nicht)Sprechen-Können und Pro-
fessionalität.“ In Handeln in Organisationen der Migrationsgesellschaft: 
Differenz- und machttheoretische Reflexionen einer praxisorientierten Fort-
bildungsreihe, hrsg. von Paul Mecheril und Matthias Rangger, S.  193–204. 
Wiesbaden: Springer VS.

Mecheril, Paul und Astride Velho. 2013. „Rassismuserfahrungen: Von Abwehr 
und Hilflosigkeit zu Empowerment und involvierter Transformation.“ In 
Rassistische Diskriminierung und rechte Gewalt: Auf der Seite der Betroffenen 
beraten, informieren, intervenieren, hrsg. von Opferperspektive e. V., S. 204–
214. Münster: Westfälisches Dampfboot.

Memmi, Albert. 2000. Racism. Übersetzt von Steve Martinot. Minneapolis 
und London: University of Minnesoata Press.

Mohseni, Maryam. 2020. Empowerment-Workshops für Menschen mit Rassis-
muserfahrungen: Theoretische Überlegungen und biographisch-professionelles 
Wissen aus der Bildungspraxis. Wiesbaden: Springer VS.

Mukwende, Malone, Peter Tamony und Margot Turner. 2020. Mind the Gap: 
A handbook of clinical signs in black and brown skin. London: St  George’s 
University of London. Zugriff 26. 11. 2025. https://www.blackandbrownskin.
co.uk/mindthegap.

Nguyen, Tien und Francesca Puhlmann. 2023. „Wissenschaftlicher Rassis-
mus in den Natur- und Lebenswissenschaften: Geschichte und Gegenwart.“ 



89

In Rassismusforschung  I: Theoretische und interdisziplinäre Perspektiven, 
hrsg. von Nationaler Diskriminierungs- und Rassismusmonitor, S. 169–190. 
Bielefeld: transcript Verlag.

Nimführ, Sarah. 2022. „Can collaborative knowledge production decolo-
nize epistemology?” Migration Letters, 19(6): S.  781–789. DOI: 10.33182/
ml.v19i6.2360.

Nnaemeka, Obioma. 2005. „Bodies That Don’t Matter: Black Bodies and 
the European Gaze.” In Mythen, Masken und Subjekte: Kritische Weißseins-
forschung in Deutschland, hrsg. von Maureen Maisha Eggers, Grada Kilomba, 
Peggy Piesche und Susan Arndt, S. 90–104. Münster: UNRAST Verlag.

Piesche, Peggy. 2005. „Das Ding mit dem Subjekt, oder: Wem gehört die Kriti-
sche Weißseinsforschung.“ In Mythen, Masken und Subjekte: Kritische Weiß-
seinsforschung in Deutschland, hrsg. von Maureen Maisha Eggers, Grada Ki-
lomba, Peggy Piesche und Susan Arndt, S. 14–17. Münster: UNRAST Verlag.

Riegel, Christine. 2016. Bildung – Intersektionalität – Othering: Pädagogisches 
Handeln in widersprüchlichen Verhältnissen. Bielefeld: transcript Verlag.

Rommelspacher, Birgit. 2009. „Was ist eigentlich Rassismus?“ In Rassismus-
kritik: Band 1: Rassismustheorie und -forschung, hrsg. von Claus Melter und 
Paul Mecheril, S. 25–38. Schwalbach/Ts.: WOCHENSCHAU Verlag.

Said, Edward W. 2003. Orientalism (überarbeitete Ausgabe). London: Pengu-
in Books.

Schäfer, Hilmar. 2013. Die Instabilität der Praxis: Reproduktion und Trans-
formation des Sozialen in der Praxistheorie. Weilerwist: Velbrück Wissen-
schaften.

Schäfer, Hilmar. 2016. „Praxis als Wiederholung.“ In Praxistheorie: Ein sozio-
logisches Forschungsprogramm, hrsg. von Hilmar Schäfer, S. 137–159. Biele-
feld: transcript Verlag.

Scharathow, Wiebke, Claus Melter, Rudolf Leiprecht und Paul Mecheril. 2009: 
„Rassismuskritik“. In Rassismuskritik: Band  1: Rassismustheorie und -for-
schung, hrsg. von Claus Melter und Paul Mecheril, S. 10–12. Schwalbach/Ts.: 
WOCHENSCHAU Verlag.

Schenk, Liane und Lisa Peppler. 2020: „Erklärungsansätze zum Zusammen-
hang von Migration und Gesundheit.“ In Migration und Alter, hrsg. von Liane 
Schenk und Monika Habermann, S. 21–32. Berlin und Boston: DeGruyter.

Schmidt-Lauber, Brigitta. 2010. „Der Alltag und die Alltagskulturwissen-
schaft: Einige Gedanken über einen Begriff und ein Fach.“ In Alltag als 
Politik – Politik als Alltag: Dimensionen des Politischen in Vergangenheit und 
Gegenwart: Eine Lesebuch für Carola Lipp, hrsg. von Michaela Fenske und 
Carola Lipp, S. 45–64. Berlin und Münster: LIT.



Heft 19 • 202590 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Schödwell, Steffen, Mihaela Savin, Anke Lauke, Ingar Abels, Dana Abdel-
Fatah, Simone Penka und Ulrike Kluge. 2022. „Strukturelle Diskriminierung 
und Rassismus in der Krankenhausversorgung: die Rolle ökonomischer 
Rahmenbedingungen in der interkulturellen Öffnung.“ Bundesgesund-
heitsblatt, Gesundheitsforschung, Gesundheitsschutz, 65: S.  1307–1315. DOI: 
10.1007/s00103-022-03615-x.

Schramkowski, Barbara und Isabelle Isabelle. 2018: „Alltagsrassismus: 
(K)ein Thema für die Soziale Arbeit.“ In Soziale Arbeit in der Migrations-
gesellschaft: Grundlagen – Konzepte – Handlungsfelder, hrsg. von Beate Blank, 
Süleyman Gögercin, Karin E. Sauer und Barbara Schramkowski, S. 297–290. 
Wiesbaden: Springer VS.

Schramm, Katharina. 2005. „Weißsein als Forschungsgegenstand. Methoden-
reflexion und ‚neue Felder‘ in der Ethnologie.“ In Mythen, Masken und Sub-
jekte: Kritische Weißseinsforschung in Deutschland, hrsg. von Maureen Mais-
ha Eggers, Grada Kilomba, Peggy Piesche und Susan Arndt, S.  460–475. 
Münster: UNRAST Verlag.

Shooman, Yasemin. 2015. „Einblick gewähren in die Welt der Muslime. ‚Au-
thentische Stimmen‘ und ‚Kronzeugenschaft‘ in antimuslimischen Dis-
kursen.“ In Dominantkultur reloaded: Neue Texte zu gesellschaftlichen Macht-
verhältnissen und ihren Wechselwirkungen, hrsg. von Iman Attia, Swantje 
Köbsell und Nivedita Prasad, S. 47–58. Bielefeld: transcript Verlag.

Sinanoğlu, Cihan und Serpil Polat. 2023. „Rassismusforschung in Bewegung: 
Rassismus – ein neues altes Thema?“ In Rassismusforschung I. Theoretische 
und interdisziplinäre Perspektiven, hrsg. von Nationaler Diskriminierungs- 
und Rassismusmonitor, S. 7–22. Bielfeld: transcript Verlag.

Spiritova, Marketa. 2014. „Narrative Interviews.“ In Methoden der Kultur-
anthropologie, hrsg. von Christine Bischoff, Karoline Oehme-Jüngling, und 
Walter Leimgruber, S. 117–130. Bern: Haupt.

Spivak, Gayatri Chakravorty. 2008. Can the Subaltern Speak? Postkoloniali-
tät und subaltern Artikulation. Aus dem Englischen von Alexander Joskowicz 
und Stefan Nowotny, mit einer Einleitung von Hito Styerl. Wien und Berlin: 
Verlag Turia + Kant.

Steyerl, Hito und Encarnación Gutiérrez Rodríguez. 2003. „Einleitung.“ In: 
Spricht die Subalterne deutsch? Migration und postkoloniale Kritik, hrsg. 
von Hito Steyerl und Encarnación Gutiérrez Rodriguez, S.  7–16. Münster: 
UNRAST Verlag.

Terkessidis, Mark. 2004. Die Banalität des Rassismus: Migranten zweiter Ge-
neration entwickeln eine neue Perspektive. Bielefeld: transcript Verlag.

Thomas, Stefan. 2019. Ethnografie: Eine Einführung. Wiesbaden: Springer 
Fachmedien.



91

Traußneck, Matti. 2023. „Intersektionalität: Begriffliche Annäherungen an 
eine vielschichtige Debatte.“ In Rassismusforschung I. Theoretische und in-
terdisziplinäre Perspektiven, hrsg. von Nationaler Diskriminierungs- und 
Rassismusmonitor, S. 101–128. Bielefeld: transcript Verlag.

Treiber, Angela, Kerstin Kazzazi und Marina Jaciuk. 2020. Migration Über-
setzen: Alltags- und Forschungspraktiken des Dolmetschens im Rahmen von 
Flucht und Migration. Wiesbaden: Springer Fachmedien.

Truschkat, Inga, Manuela Kaiser-Belz und Vera Volkmann. 2011. „Theore-
tisches Sampling in Qualifikationsarbeiten: Die Grounded-Theory-Metho-
dologie zwischen Programmatik und Forschungspraxis.“ In Grounded Theo-
ry Reader, hrsg. von Günther Mey und Katja Mruck (2. Auflage), S. 353–380. 
Wiesbaden: VS Verlag für Sozialwissenschaften.

Unger, Hella von. 2014. „Forschungsethik in der qualitativen Forschung: 
Grundsätze, Debatten und offene Fragen.“ In Forschungsethik in der quali-
tativen Forschung: Reflexivität, Perspektiven, Positionen, hrsg. von Hella von 
Unger, Petra Narimani und Rosaline M’Bayo, S.  15–39. Wiesbaden: Sprin-
ger VS.

Valbuena, Valeria S. M., Sarah Seelye, Michael W. Sjoding, Thomas S. Valley, 
Robert P. Dickson, Steven E. Gay, Dru Claar, Hallie C. Prescott und Theo-
dore J. Iwashyna. 2022. „Racial bias and reproducibility in pulse oxime-
try among medical and surgical inpatients in general care in the Veterans 
Health Administration 2013–19: multicenter, retrospective cohort study.” 
BMJ, 378:e069775: S. 1–9. DOI: 10.1136/bmj-2021-069775.

Wagner, Lorena, Hannah Kilgenstein und Julius Poppel. 2020. „Über Rassis-
mus in der Medizin – Ein Essay der Kritischen Medizin München“. Zugriff 
22. 11. 2024. https://kritischemedizinmuenchen.de/ueber-rassismus-in-der​
-medizin/.

Wanner, Martina. 2018: „Migration und Gesundheit“. In Soziale Arbeit in der 
Migrationsgesellschaft: Grundlagen – Konzepte – Handlungsfelder, hrsg. von 
Beate Blank, Süleyman Gögercin, Karin E. Sauer und Barbara Schramkow-
ski, S. 623–634. Wiesbaden: Springer VS.

Quellenverzeichnis

Edmundts, Corinna und Wulf Rohwedder. 2023. „Warum sich Merz’ Aussage 
nicht halten lässt.“ Tageschau, 28 September, Faktenfinder. Zugriff 27. 1. 2025. 
https://www.tagesschau.de/faktenfinder/merz-asylbewerber-zahnarzt-100.
html.

Reuter-Herkner, Christiane. 2020. „Personalmanagement  – Der „Halbgott 
in Weiß“ hat seine Faszination verloren.“ Ärztestellen: Der Stellenmarkt des 
Deutschen Ärzteblattes, 27. August. Zugriff 14. 1. 2025. https://aerztestellen.
aerzteblatt.de/de/redaktion/personalmanagement-der-halbgott-weiss-hat​
-sei​ne-faszination-verloren.



Heft 19 • 202592 Amelie Klemens • Rassismus im medizinischen Arbeits- und Studienalltag

Tagesschau. 2024. „Was ändert sich durch die Krankenhausreform?“ Tage-
schau, 22. November. Zugriff 27. 1. 2025. https://www.tagesschau.de/inland/
innenpolitik/krankenhausreform-abstimmung-bundesrat-100.html.


